



# ERNST DIEZ EINFÜHRUNG IN EL

MIT DREIUNDSIEBZIG
ABBILDUNGEN

KUNST DES OSTENS

ALLE RECHTE VORBEHALTEN
COPYRIGHT 1922 BY AVALUN-VERLAG HELLERAU

GEDRUCKT BEI JAKOB HEGNER IN HELLERAU

 $oldsymbol{D}^{IE}$  Aufgabe dieses Buches ist, eine klare und durchsichtige Gestaltung dessen zu geben, was wir bis heute vom Wesen der Ostasiatischen Kunst wissen Ich stutze mich dabei auf die Ergebnisse der bedeutendsten Sonderforscher auf diesem Gebiete Eine hnappe, fur weitere Kreise lesbare Zusammenfassung dieser Resultate in deutscher Sprache fehlte bisher, so wertvolle Beitrage zur Kenntnis der Ostasiatischen Kunst auch die Bucher von O Fischer, C Glaser, E Grosse, O Kummel und K With sind Bei der Auswahl der Abbildungen wurde getrachtet, auch weniger bekanntes Material zu bringen Die chinesische Malerei wirht nicht nur historisch, sondern modern lebendig Ein Blich auf die Meisterwerke der Tang- und Sungzeit überzeugt uns davon Das Interesse fur ostliche Geistesart und Kunst ist heute starker denn je Das tiefe Bedurfnis nach ihr ist in der europaischen Geistesverfassung unserer Zeit begrundet Was die chinesische Malerei vor allen europaischen Kunsthreisen auszeichnet, ist ihre Menschlichkeit Sie ist neben der westeuropaischen Musik die menschlichste Kunst der Erde, denn sie hat sich zum reinen seelischen Ausdruck durchgerungen und muβte daher nie zum oft falschen Pathos der

europaischen Malerei greifen ERNST DIEZ

Geschichtliche Einleitung

INHALT

77

77

79 81

85

91

104

110

119

159

| China                                        | II |
|----------------------------------------------|----|
| Japan                                        | 18 |
| Die Baukunst                                 | 21 |
| Maleres und Plastik                          | 38 |
| Material und Technik der Plastik             | 38 |
| Material und Technik der Malerei             | 40 |
| Der konfuzianische Kreis                     | 49 |
| Der buddhistische Kreis                      | 53 |
| Der taoistische Kreis                        | 59 |
| Die vier kategorien der chinesischen Malerei | 65 |
| Mensch und Natur                             | 68 |
| Die japanische Historienmalerei              | 74 |
| Die Gestalten und ihre Gestaltung            | 77 |

Die Gestalten der naturnahen Landschaft

Die naturferne Landschaft

Die kanonischen Regeln

Der seelische Gehalt

Anmerkungen

Beschreibung der Abbildungen

Die Gestalten der Hanreliefs

Die chinesische Form der Malerei

Die japanische Form der Malerei

### ZEITTAFEL

# CHINA Hsia Dynastie . . . . . 2205 bis 1767 v. Chr. Geb.

| Schang Dynastie 1766 bis 1122                   |
|-------------------------------------------------|
| Dschou Dynastie II22 bis 255                    |
| Tsin und Handynastien 255 v. bis 220 n. Chr. Ge |
| Kleinere Dynastien 220 bis 589                  |
| WeiDynastie im Norden 386 bis 549               |
| Liang Dynastie 502 bis 547                      |
| Sui Dynastie 581 bis 618                        |
| Tang Dynastie 618 bis 907                       |
| Die fünf Dynastien 907 bis 960                  |
| Sung Dynastie 960 bis 1278                      |
| Yuan Dynastie 1278 bis 1338                     |
| Ming Dynastie 1368 bis 1628                     |
| Tsching Dynastie 1627 bis 1911                  |
| JAPAN                                           |
| Vorgeschichtliche Zeit                          |
| Von der Einfuhrung des Buddhismus               |
| bis zur Naraperiode . 552 bis 710 n Chr. Ge     |
| Naraperiode 710 bis 794                         |
| Heian- u. Fudschiwarazeit 794 bis 1185          |
| Kamakura- u. Hodscho-                           |
| pèriode                                         |
| Aschikagaperiode 1337 bis 1573                  |
| Toj otomi- u. Tokugawa-                         |
| zeit 1573 bis 1868                              |
|                                                 |

# Geschichtliche Einleitung

#### China

DIE chinesische Kultur kommt den großen Kulturen des Niltales und Mesopotamiens an Alter nahe. Wir können sie zwar historisch uber das zweite vorchristliche Jahrtausend hinaus nicht mehr verfolgen, ja wir wissen auch von diesem wenig historisch fest Greifbares, allein die einheimische Überlieferung fuhrt sie noch viel weiter zurück. Steht sie also an historischem Alter gegen die altorientalischen Oasen-Kulturen etwas zuruck, so hat sie vor ihnen ihre Kontinuitat bis in die Gegenwart voraus. Jene sind langst tot oder von den nachfolgenden Kulturen absorbiert, die chinesische aber lebt his heute. Keine andere Kultur auf Erden konnte sich wie sie ausleben, darin steht sie einzig da. Freilich besitzen wir wieder von keiner anderen alten Kultur so wenige Kunstdenkmaler wie von der chinesischen. Sie ruhen noch im Schoße der Erde langs des Gelben und des Weiflusses, wo die altesten Siedlungen lagen, und werden einst, wenn systematische Grabungen auch in China moglich sein werden, neues Licht auf Chinas alte Kultur werfen. Was bis jetzt zutage gekommen ist, verdanken wir meist zufalligen Funden bei Eisenbahnbauten. Doch haben schon diese Graberfunde überraschende Aufschlusse besonders über die alte Kleinplastik gebracht, die an realistischer Lebendigkeit ihresgleichen sucht.

Attentat ist auf den Hansteinen mehrfach dargestellt. Schon sem Sohn wurde das Opfer eines solchen, und sein Enkel ergab sich dem Hause der Han Der Ehrgeiz des Tein Schili Huangti fand die beste Erfullung in der dauernden Benennung des Reiches nach seinem Familiennamen Eine Folge seiner Machterweiterung war die Anknupfung mit den hinterindischen und anderen . Staaten, deren Karawanen und Handelsschiffe den Namen Ten in die damalige Welt hinaustrugen Die Han-Dynastie scheidet sich in eine westliche und ostliche und regierte 206 vor bis 221 n Chr Diese Periode ist für China kultur geschichtlich von großer Bedeutung, weil der Handelsverkehr mit Westasien über Baktrien angebahnt wurde, und der erste Austausch kommerzieller und kultureller Waren stattfand. Die hellenistische Kunst Baktriens, aber auch persische Motive fanden Eingang nach China, konnten sich aber nur vorubergehend halten Wichtiger für das kunftige China war die Einfuhr von Pferden aus Sogdiana, deren Nachkommen wir unter andern auf dem Relief des Tang-Kaisers Taidsung bewundern konnen Auch der Buddhismus wurde unter den Han-Kaisern und zwar zuerst 67n Chr offiziell nach China gebracht, erreichte aber erst im funften und sechsten Jahrhundert, als China zwischen den »Nordlichen und Sudlichen Dynastien« geteilt war, seine erste große Blutezeit Er wurde im Norden unter der Wei-Dynastie Staatsreligion und

fand im Suden in Kaiser Wu Ti der Liang-Dynastie, der in Tschien Kang (Nanking) residierte (502 bis 549), einen eifrigen Forderer Unter seiner Regierung kam 520 Bodhidharma, der erste chinesische Patriarch, nach China In den Grotten von Yunkang bei der alten Wei-Residenz Tatungfu, Provinz Schansi entstanden 414—524 n Chr im Auftrage der Kaiser die ersten buddhistischen Felsskulpturen, die spater, als die Wei Fursten nach Loyang, Provinz Honan übersiedelten, in Lungmen am Y-Flusse ihre Fortsetzung und unter der

Tang-Dynastie ihre Vollendung fanden Unter der Sui-Dynastie wurde China wieder ein einheitliches Reich und erreichte unter der Tang Dynastie (618–906) seine großte Ausdehnung War das Reich seit den Han-Kaisern gegen Westasien abgeschlossen, so wurde es nun wieder eine Weltmacht Viele zentralasiatische Lander wandten sich an den Himmelssohn um Hilfe gegen den vorwarts sturmenden Islam, Nestorianer, Manichaer und Juden fluchteten nach China, aber auch der Islam machte vor seinen Grenzen nicht Halt und verbreitete sich in den Westprovinzen rasch Er zahlt heute in China 25Millionen. Aber auch aus Indien kamen die dort vertriebenen buddhistischen Monche mit ihren heiligen Buchern und Bildern nach China, und chinesische Buddhisten wiederum pilgerten nach Indien und besuchten die heiligen

Statten des Buddhismus Ihre Berichte sind von außerordentlichem historischen Wert Der Bud-

dhismus erreichte nun seine großte Entfaltung Poesie, Literatur und Kunst bluhten Loyang war die prachtige Residenz der Tang-Kaiser Nach ihrem Untergang regierten die »Funf Dynastien« über die verschiedenen Provinzen des Reiches, die wenigstens zum großeren Teil unter der Sung Dynastie (960-1280) wieder vereinigt wurden Die Sung Zeit war friedlich und kunstlerisch wie literarisch hochst produktiv Der Buddhis mus trieb inder Tschan Sekte eine eigene Blute, aber auch der Konfuzianismus erlebte eine Renaissance Die klassischen Bucher wurden in umfangreichen Kommentaren verarbeitet Die Kaiser und hohen Beamten legten Sammlungen von Buchern, Bil dern, Inschriftenabklatschen und Antiquitaten an Es erschienen illustrierte Kommentare und Kata loge, wie der Po ku tu-lu, die »Illustrierte Be schreibung der Altertumer des Hsuan Ho Pa lastes«, vom Anfang des zwolften Jahrhunderts, der Kao ku tu, die »Illustrierte Untersuchung von Altertumern«, der Ku yu t'u »Illustrationen des alten Jade« und andere mehr, Werke, denen wir unsere heutige Kenntnis der altchinesischen Metallkunst und der anderen kunstgewerblichen Zweige verdanken Unter der mongolischen Yuan Dynastie (1280-1367), die von Kublai Khan, dem Enkel des Dschingis Khan begrundet wurde, wehte in China wieder rauher Barbarenwind Zwar breitete die Sung Kultur noch einen abendlichen Glanz uber das Reich, den Marco Polo irrtumlich

für mongolisch ansah, doch brachten die Mongolen China wirtschaftlich bis an den Rand des Abgrundes. Die unter den Sung Kaisern blühende Porzellanfabrik in Tschingtetschen zum Beispiel wurde wegen der hohen Besteuerung von den Arbeitern verlassen. Da Persien ebenfalls unter mongolischer Herrschaft stand, fand ein reger Wechselverkehr mit Westasien statt, der sich im Kunstgewerbe beider Reiche geltend machte. Doch fällt der persische Einfluß in China gegenüber dem chinesischen Abfluß nach Persien kaum in die Wagschale. Die Mongolen wurden 1568 in

die Wüste Gobi hinausgetrieben, und eine einheimische, die Ming-Dynastie wurde von einem jungen Priester Dschu Yüan-dschang begründet. Die Ming Kaiser herrschten von 1368-1644. China gehörte nun wieder den Chinesen. Es schloß sich nach außen eher ab, als daß es den Westverkehr förderte, und spann die Fäden seiner alten Kultur wieder an, um sie nach allen Seiten freilich nur mehr in die Breite zu entwickeln. Das Kunstgewerbe blühte in allen seinen Zweigen, und unsere Museen geben von der Keramik, den Bronzen und dem Email jener Zeit eine gute Vorstellung. Die Keramik erlebte eine schöne, wenn auch mehr auf die äußere Erscheinung gerichtete Entfaltung, die sich auch unter der folgenden Tschin- oder Mandschu-Dynastie, die von 1644 bis zur Proklamierung der Republik 1912 regierte, noch fortsetzte, um erst Ende des achtzehnten

Jahrhunderts zu verfallen. Die Malerei pflegte neben der Nachahmung des alten Tuschbildes eine farbige Richtung, hatte jedoch der herrschenden Tradition wenig Neues mehr hinzuzufügen. Das gleiche gilt von der Architektur und der Plastik, die sich schon seit langem an die im achten bis neunten Jahrhundert geschaffenen Vorbilder hielt.

#### Japan

DIE Geschichte Japans interessiert uns seit der Einfuhrung des Buddhismus 552 n. Chr. von Korea her. Mit ihm setzte ein starker, zunachst uber Korea vermittelter Einfluß Chinas und seiner Kultur und Kunst ein. Unter der Kaiserin Suiko (595-628) und dem Prinzen Schotoku Taischi (572-621) gelangte der Buddhismus zur ersten Entfaltung. Chinesische und koreanische Kunstler wurden nach Japan berufen und arbeiteten fur die buddhistischen Tempel. Die Narazeit (710-794), nach der kaiserlichen Residenz in der Provinz Yámato so benannt, war die Glanzzeit des Buddhismus in Japan unter unmittelbarem Einfluß Chinas, die in der Tempyoperiode (729-748) wahrend der Regierung des Kaisers Schömu ihre hochste Blute erreichte. In Nara wurden prachtige Tempel erbaut, und im Schatzhaus Schösoin sind zahlreiche Kunstwerke der Weberei, Metallkunst, Holzschnitzerei, Lackarbeiten, Elfenbein, Glaser, Emailarbeiten jener Zeit aufbewahrt, die uns einen tiefen Einblick in die angewandte Kunst jener Glanzepoche nicht

nur in Japan, sondern auch in China geben Das gleiche gilt von den Meisterwerken der Großpla stik in den japanischen Tempeln, die uns die zerstorten Tempelwerke Chinas ersetzen mussen Im Jahre 794 wurde die kaiserliche Residenz nach Heian (Kyoto) in der Provinz Yamáschiro verlegt, wo sie bis 1868 blieb Die Zeit wird daher Heian und spater, als die Fudschiwarafamilie zur Herrschaft kam, Fudschiwaraperiode (794-1185) ge nannt Sie ist gekennzeichnet durch die Besin nung auf Japanische Eigenart, die Abwendung von China und Ausbildung eines japanischen, des Yámatostiles Die bis zur Dekadenz gehende Verfeinerung der hofischen Kultur dieser Pe riode hat eine gewisse Ahnlichkeit mit der chinesischen Sungzeit Aus den Kampfen der Adelsfamilien Taira und Minamoto ging die letztere als endgultiger Sieger hervor und erreichte mit Mi namoto no Yoritomo 1192 das Schogunat Die Schogun oder Hausmeier blieben seitdem die eigentlichen Trager der Regierungsmacht in Japan bis 1868 neben den Schattenkaisern in Kyoto, die nur vorubergehend die wirkliche Macht an sich reißen konnten Sie hatten ihren Sitz zunachst in Kamákura unweit vom heutigen Tokyo, wonach die erste Schogunperiode Kamákurazeit (1185 bis 1557) genannt wird. In den letzten Jahrzehnten

dieser Epoche hatte die Hodschofamilie die Macht an sich gebracht. In dieser Epoche wurden unter anderen die Öfen in Seto gebaut und die altesten und schönsten Topfereien fur die Teezeremonie hergestellt. Im Jahre 1555 erreichte die Aschikagafamilie das Schogunat mit dem Sitz in Kyoto. Die kriegerische Aschikagazeit reicht von 1357-1573. Der Yámatostil geriet in Verfall, und der kunstlerische Anschluß an China wurde wieder gesucht. Die chinesisch-buddhistische Zensekte gewann nun großen Einfluß auf das geistige Leben Japans. Es entwickelte sich das Karaye (wortlich Chinabild). Sesschu machte seine Studienreise nach China und brachte reiche Anregungen nach Japan zuruck. Es folgt die Tokugawazeit (1575-1868) mit dem Sitz des Schogunats in Edo, dem heutigen Tokyo. Christenverfolgungen fanden statt. Der Verkehr mit dem Auslande wurde 1624 verboten, nur Hollander und Chinesen durften in Japan landen. 1868 erfolgte der Sturz des Schogunats. In der zweiten Halfte des siebzehnten Jahrhunderts gewann die Yamatoschule wieder die Oberhand über die chinesische Richtung und leitete zum Ukiyoye (weltliches Bild) uber, von dem uns der japanische Holzschnitt eine gute Vorstellung gibt. Das Kunstgewerbe bluhte besonders auch durch seine Unterstutzung seitens der Daimyo, der Feudalfürsten in den Provinzen, die an ihren Hofen Kunstler beschaftigten.

## Die Baukunst

DIE chinesische Tempel Architektur kommt ebenso von einer ursprunglichen Holzbau kunst her, wie die altpersische, griechische, indo buddhistische und nordisch europaische Im Ge gensatze zu den genannten Baukreisen aber hat sich die Verwendung von Holzmaterial im chinesischen Tempelbau fur Saulen, Gebalk, Dachgeru ste, Fensterrahmungen und Wandverkleidungen bis in die neueste Zeit erhalten, ohne freilich daran gebunden zu sein Ausschlaggebend wurde das erreichbare Material Die traditionellen Holz formen wurden weitgehend beibehalten, das Holz jedoch durch andere Hauptmaterialien ersetzt Lehmziegel, Backstein, Haustein, Gußmauerwerk und Quadern sind hier ebenso die bevorzugten Baustoffe wie in der islamischen Architektur, mit der die chinesische auch die Vorliebe für bunt glasierte Wandverkleidungen gemeinsam hat, und deren glasierte und vergoldete Kuppeln in den ebenso farbenfreudigen Ziegeldachern der chine sischen Bauten ihr Gegenstuck fanden

Die Ziegel und Quaderntechnik ist prazis und meisterhaft Steinbilken, die von Stutze zu Stutze acht bis zehn Meter messen, sind nicht selten, au Berhalb Chinas aber wohl kaum zu finden Auch mehrstockige, massive Bauten und Wolbungen in mehreren Stockwerken übereinander wurden aus geführt Im Loßgebiete war die Wolbung seit al

tester Zeit bekannt. Die Stadtmauern und gewölbten Tore, Türme und Pagoden beweisen die völlige Vertrautheit mit der Maurer und Steinmetztechnik. An Kenntnis und Anregungen von Indien und Persien her fehlte es nicht. Trotzdem spielte der massive Monumental- und Wölbebau in China nur eine Nebenrolle, weil die Chinesen aus religiöser Überzeugung an ihren althergebrachten Bauformen festhielten, wenn sie auch statt des seltener gewordenen Holzes andere Baumaterialien verwenden mußten.

In der Hanzeit scheinen Holzbauten noch verbreitet gewesen zu sein, denn wir wissen zum Beispiel vom Han Kaiser Wu Ti, daß er vor seinem Palaste einen Turm von Zypressenholz errichten ließ, auf dem eine eherne Säule mit der Statue eines taoistischen Heiligen stand.

Gegenstand der chinesischen Baukunst waren Ahnentempel, Gedächtnistempel, taoistische und buddhistische Tempel, Grabbauten, Ehrenpforten, Halen, Paläste und Pagoden. Alle diese Zweckbauten waren mit der Landschaft auf das innigste verbunden und nach den Gesetzen des Feng-schui in sie eingestellt und orientiert. Feng-schui bedeutet wörtlich Wind-Wasser, im weitern Sinn die Beziehungen des Bauwerks zur umgebenden Natur. Das Bauwerk, nehmen wir an ein geräumiger Tempel, muß am Abhang eines Berges liegen und sich stufenförmig erheben, ohne daß der Gipfel des Berges erreicht wird, in dessen Schutz

und Schatten er sich ja befinden soll. An beiden Seiten sollen andere Bergzüge gleichen Schutz gewähren und mit dem Hauptberge eine Gebirgsbucht bilden. Nach der vierten Seite aber schweift der Blick ins Weite, sei es in ein großes Tal, das auf der anderen Seite durch einen Gebirgskamm abgeschlossen ist oder in die unendliche Ebene. Und dort hinunter muß von den Bergen ein Bach oder Fluß fließen, der die brausenden Gewässer von dem Tempel ableitet, sich aber quer vor ihn legt, damit eine Brücke den Zugang bilden kann. Bestimmte Spitzen der Nachbarberge, oft auch der Hauptgipfel, sind gekrönt mit Pagoden oder heiligen Nebentempelchen und Pavillons, die jene magischen Kräfte

chen und Pavillons, die jene magischen Kräfte der Erde und des Himmels auszugleichen haben. China als Ganzes betrachtet besitzt ein günstiges Feng-schui. Die Gebirgskette des Nordrandes mit der Großen Mauer schützt die achtzehn Provinzen gegen feindliche Einfälle und Einflüsse vom Norden her. Das Land hängt gewissermaßen an den Nordbergen, an dessen Hange Peking, die Hauptstadt und ehemalige Residenz liegt und mit seiner Achse, wie alle anderen Städte, nach Süden weist. Südlich von Peking erstreckt sich die Gelbe Ebene, darüber erhebt sich im Süden das Gebirgsland als abschlie-Bende Geistermauer, und dahinter fließt das Südmeer, das für die Chinesen eine Verkörperung mystischer Heiligkeit und den Ursprung der

Sonnenkraft bedeutet. Die großen Strome, der Horng ho und der Yangtse, stromen quer zur Sudachse und leiten die Wasser von den Westbergen zum ostlichen Meere Der Sudosten wird bei Stadten und Tempeln gern durch eine Pagode auf einem Berge betont So hat es der Chinese verstanden, sein Land im Einklang mit seiner Weltanschauung zu deuten und fugte ılım nach den gleichen Gesetzen seine Bauwerke ein Die drei großen Gruppen der Kaisergra ber, die Ming Graber und die beiden Mand schugrabstatten, die ostlichen, Dungling, und die westlichen, Siling, alle drei an den Sudab hangen der Nordkette gelegen, sind nach diesen Vorschriften gebaut und erfreuen sich eines gun stigen Feng schui Aber weit großzugiger als alle Menschenkunst es erreichen kann, erschien dem Chinesen wiederum das ganze Land von Natur aus architektonisch organisiert und aufgeteilt durch die funf heiligen Berge, deren je einer im Zen trum, Norden, Suden, Osten und Westen gelegen ist Die Funfzahl entspricht dem Zentralbau und den vier Toren, Pavillons und Pagoden eines Tempels, jener Funfzahl, nach der ubrigens die meisten großen Tempel, Moscheen und Grabkuppelbauten in ganz Asien erbaut waren China besaß sie von Natur aus, war gleichsam ein Tempelbezirk mit seinen funf Hauptbauten, besaß also eine naturliche Architektur! Wo in aller Welt fanden wir eine zweite Kultur, die es

verstanden hatte, ihre Erde so in das Bereich ihrer Ideen aufzunehmen, als ob sie die Urmutter derselben ware? Das war der Dank, den die Chinesen ihrem Nahrboden abstatteten. Der Zweck der verschiedenen Bauten ist dem-

nach ein doppelter: ein Gebrauchszweck und ein ideeller Zweck. Tempel, Palaste und Graber dienen praktischen Zwecken, Ehrenpforten und Pagoden sind Zierbauten mit symbolischer und magischer Bedeutung, und selbst Brukken verbinden mit ihren praktischen mehrere ideale Zwecke. Die Ahnentempel der Reichen dienen der Verehrung der Ahnen und sind prachtig ausgestattet. Die Hofe sind gartenkunstlerisch geschmuckt, Hallen und Pavillons dienen als Versammlungsorte der Familie. Alles wird sorgsam gepflegt und atmet die Ehrfurcht fur den Toten. Ahnliches gilt für die Gedachtnistempel großer Manner, besonders fur Kungtse und Laotse. Die Graber sind Hugel verschiedener, oft bedeutender Große, die in Gruppen in der Ebene, wenn moglich aber an Bergabhangen liegen, in die sie halbkreisformig einschneiden. Die Hugel sind um-

mauert, oft auch massiv uberdeckt. Davor erhebt sich ein senkrechter Grabstein mit Plattform für Opfertisch und Sakralgefaße. Die weitere Ausstattung durch Alleen mit Brucken, Figuren und Reliefs steigert sich mit dem Reichtum und der Bedeutung der Toten. Die Kaisergraber mit ihren umfangreichen Tempelanlagen, Hainen und ihren

meilenlangen, von Menschen- und Tierstatuen flankierten Zufahrtsstraßen finden Gegenstucke nur im alten Ägypten. Die Ehrenpforten sind entweder Schmuck heiliger Tempel- und Graberstraßen, haufig aber selbständige Bauwerke, die von den Anverwandten oder vom Staate dem Gedachtnis verdienter Manner und Frauen errichtet werden. Die Pagoden dienen in erster Linic als Schmuck der Landschaft und Betonung der glucklichen Lage, hatten jedoch - betrachtet man sie historisch - auch viele andere Funktionen als Wachturme, buddhistische Kultbauten und Grabmaler. Die kaiserlichen und Privat-Palaste dienten den Kaisern und Fursten als Residenzen und waren umfangreiche, prunkvoll ausgestattete Bauanlagen mit ausgedehnten Garten.

So mannigfaltig aber die Änlagen der Tempel und Palaste in den verschiedenen Provinzen Chmas sind, lassen sie sich meist auf das Wohngehoft mit Halle zuruckfuhren und sind daher nur Sonderformen einer weitverbreiteten eurasischen, also uber Asien und Europa hin verbreiteten Wohnhausgestalt. Die Halle ist stets ein Breithaus mit Eingang an der dreijochigen Strnsente. Dadurch unterscheidet sie sich auch vom griechischen Tempel, mit dessen Saulenumgang im übrigen der chinesische, wenn er aus Quadern erbaut und mit einer umlaufenden Steinsaulenhalle umgeben ist, große Ahnlichkeit hat. Ist doch beiden Bautypen, vom gemeinsamen Holzmaterial abgesehen, das gebun-

dene System der Umgange, ferner Unterbau und Gliederung des Gebalks gemeinsam Neben den Breithaustempeln gibt es auch einige wenige Rundtempel, so den Altarbau des Himmelstempels in Peking und Rundbauten in Jehol, letzte Nachkommen einer uralten Baugestalt, die zur unmittelbaren Vermittlung zwischen Erde und Himmel als die wurdigsten erschienen Wie die Tempel und Palasthallen weisen auch die Pai lu, die Ehrenpforten auf Holztore als ihre Ahnen hin Dies tritt besonders deutlich an einem der beiden Typen von Ehrenpforten in die Erscheinung, an jenem mit durchschießenden Pfosten, die mit den Toranas, den Toren der Steinzaune der indischen Grabbauten eng verwandt sind Die jungere Abart sind die Pai-lu mit durchschießenden Dachern, die sich mit den ersteren auch zu Mischformen verbunden haben Die Pagoden end lich gehoren dem weitverbreiteten eurasischen Bau

typus der Turme an, die allenthalben in vorgeschichtliche Zeiten zurückreichen, allen möglichen praktischen und symbolischen Zwecken dienten und von den Rundturmen Irlands bis China den eurasischen Kontinent bevolkerten Mannigfaltig wie die von Persien und Indien ubernommenen Turmgestalten sind auch die in China ausgebildeten Formen der Pagoden Ein Hauptunterschied der sudlichen von den streng gegliederten nordlichen ist ihre phantasievolle, reichere, anmutigere Gestaltung Es gibt saulen

artig zylindrische Turme, die den persischen Minareten gleichen, dann quadratische, sechs- und achtseitige, die alle meist aus Ziegeln erbaut und mit Tonplatten, bunten Glasuren und Stuckreliefs, sowie durch die geschwungenen Dacher mit glasierten Ziegeln geschmuckt sind. Auch die Ornamentik weist eine Fulle von Formen auf, die dem islamischen, indischen und einheimischen Typenkreis angehoren. In der Übereinanderschiebung von geometrischen und naturalistischen Formen scheinen sich Nord- und Sudchina zu vereinigen. Der Buddhismus lieferte einen umfangreichen Gestaltenkreis, der nicht gut unterdruckt werden konnte und des symbolischen oder vermenschlichenden Ausdruckes harrte. Der struktiven Ornamentik, die durch die langen Zeilen der runden Ziegelkopfe und Traufplatten, durch die Gesimse des Sparrenwerkes und die reichverzierten breitarmigen Kapıtelle gebildet wird, gesellen sich die durch Schnitzereien belebten Netzmuster des Fenstermaßwerkes. Rote Ziegelmauern werden von weißen Marmorfrießen gerahmt, ebenso die Fenster- und Turbogen, die meist mit Wellenranken verziert sind. Neutrale Ziegelwande bekommen zentrale Rosetten und Eckfullungen aus farbigen Fließen. Das altchinesische maanderartige Donnermuster und das mit der Kugel spielende Drachenpaar schmukken die Tore und Stelen. Die Steinbalustraden vor den Tempeln sind ornamental durchbrochen

und ihre Pfosten endigen in lebhaften flammenzüngigen Köpfen. Die Reliefs nehmen eine Fülle von Gestalten, Drachen, Wolken und Götter auf und verarbeiten sie zu einem einheitlichen Gan-

zen, das dem Bauwerk als Schmuck dient. Außeres und Inneres der Gebäude sind ferner reich an Holzschnitzereien, die Friese, Konsolen, Türund Fensterfüllungen zieren. Es ist, als ob die Ornamentik ganz Asiens sich hier zu einem letzten fernöstlichen Außschwung vereinigt hätte, eine Menge von Gestalten, die die Chinesen zu einem

Menge von Gestalten, die die Chinesen zu einem durchgeistigten Kosmos gestalteten.

Trotz der fremden Herkunft mancher Vorbilder ist die Form der chinesischen Baukunst eine überaus einheitliche, ja oft ermüdend gleichförmige. Denken wir an die griechische Baukunst, so taucht vor unserem geistigen Auge sogleich die Säule als Symbol auf, die Gotik läßt uns den struktiven

emporschießenden Turm erscheinen, der islamische Orient die Kuppel, China aber das Dach. Die stark gekurvten, gleichsam dem Erdboden sich anschmiegenden Dächer sind die formal ausschlaggebenden Glieder der Bauten Chinas. Sie drücken sie zur Erde und bestimmen ihre Ausdehnung in der Breite, nicht in die Höhe. Die Pagoden sind Fremdkörper und Ausnahme, durch ihre Schirmdächer aber wird auch ihre Höhentendenz möglichst verhüllt. Die Tempel und Klösteranlagen sind keine Hochbauten, sondern

dehnen sich hintereinander in der Fläche aus. Die

symmetrische Plananlage ist oberster Grundsatz. Sie wird durch die nach Süden orientierte zuweilen verdreifachte Hauptachse in zwei Hälften geteilt. An dieser Hauptachse folgen einander Torbauten, Höfe und Gebäude, die von symmetrisch gelagerten Flaggenmasten, Türmen und Seitengebäuden gerahmt werden. Quer zur Hauptachse liegen die Tempelhallen mit den Eingangen an der Breitseite. Dadurch kamen statt des Giebels die Dachflächen zur Geltung und entsprechenden Entwicklung, da sie gewissermaßen unsere Fassaden ersetzen mußten. Wird doch die Eingangswand weit überschattet, so daß sie halb zurücktritt und dem Dache die äußere Repräsentation überläßt. Seine horizontale Lagerung nimmt jedoch die vertikale Tendenz der Umgangsäulen in den feingliedrigen Ziegelrippen auf, wodurch die kontrastierenden Richtungen zum Ausgleich gebracht werden. Die lineare Nüchternheit dieser Bauten wird in erster Linie durch den Schwung der Dächer belebt, die mit ihren oft stark gebogenen Ecken und Dachreitern eine lebensvolle Welt für sich bilden und sich mit den umgebenden Baumdächern um die Wette biegen und bewegen. Weitaus ruhiger wirken die fast ganz in Fenstermaßwerk aufgelösten Frontwände mit ihren feinen geometrischen Musterungen. Dazu kommen die Marmortreppen mit ihren reliefierten Balustraden, Laternen, Glocken und Zwergbäumen in Töpfen, endlich

das Weiß oder Grün der Säulen und Treppen aus Marmor, die farbig glasierten, in gleichen Abständen aufgestellten Ziergefäße, die Tempellöwen aus Bronze oder glasiertem Ton — alles gebettet in das nüancenreiche Grün des Tempelparkes, dessen Kiefern ihre malerischen Schatten

die Farben. Das Indigoblau, Goldgelb oder Grün der Dächer, das Zinnoberrot der Türen,

über die Gebäude werfen. Meisterwerke der rhythmischen Gliederung, symbolisierenden Kräftespieles und ornamentaler Ausstattung findet man unter den Pagoden. Die Geschoßhöhen sind entweder gleich oder nehmen nach oben ab, laden mit einfachen oder mehrgliedrigen Konsolengesimsen, oder mit geraden oder lebhaft geschwungenen Zwischendächern aus und gewinnen durch rasche oder weitgliedrige Gesimsfolgen, durch Verjüngungen, Schwellungen und Ausladungen verschiedene Tempi des Emporstrebens. Persische, indische und chinesische Typen wurden hier zu stets variierenden Einheiten verschmolzen. Ebenso mannigfaltig ist ihr Schmuck mit figuralen Reliefs. Terrakottaornamentik und glasierten Fliesen. Dieser Formenreichtum Chinas ist eine natürliche Folge der ungeheuren Größe des Reiches und seiner geographischen und ethnischen Verschiedenheiten. »Dem Norden sind einfache straffe Verhältnisse eigen, eine klare, etwas herbe Verteilung

der Linien und Massen und eine kräftige Reliefkunst. Die Provinz Schensi leitet über zu Sze-

tschuan, wo man schlankere Verhältnisse findet, ein leichtes Spiel geschwungener Linien in den Abdeckungen, eine recht anmutige auch farbige Behandlung der Reliefs und freie Verwendung zahlreicher Motive. Im Westen dieser Proving weisen viele bizarre Gebilde deutlich auf tihetischen Einfluß hin. In Hunan werden die Verhältnisse zu einer hochgemuten, fast übertriebenen Eleganz gesteigert, die Horizontalen spannen sich einzeln und unvermittelt zwischen die Vertikalen. Die Hunanesen haben hier mit ihrem Selbstbewußtsein eigenartige Wirkungen erzielt, denen indessen eine gewisse Steifigkeit innewohnt und der sichere Ernst der vielleicht etwas schweren nördlichen Kunst mangelt. Im Süden, in Kuangsi und Kuangtung, macht sich indischer Einfluß bemerkbar in der Überwucherung mit ornamentalem Beiwerk. Neben diesen verschiedenartigen Formensind natürlich bestimmte, dem Norden eigentümliche Grundformen über das ganze Land verbreitet.« Die Auseinandersetzung der chinesischen Baukunst mit den obersten formalen Kategorien, Masse, Raum, Beleuchtung und Farbe, ist die organische Folge der gesamten kulturellen Struktur und hat, wie wir sehen werden, ihre parallelen Erscheinungen in Malerei und Plastik. Die Masse wird in Bewegung umgesetzt, die durch Liniendynamik erzeugt wird. Das geschwungene Dach ist das Symbol dieses Verhaltens. Diese Bewegung kann durch Verstärkung der Kurven und

Verdoppelung der Dächer beliebig gesteigert werden, und sich an den Pagoden völlig ausleben. Sie äußert sich jedoch nur in den Konturen, nicht im Kern des Bauwerks. Ihre Gegenwirkung findet sie in der strengen Symmetrie sowohl des Einzelbaues, wie der Baugruppe. Das Verhalten zum Raum ist ein negatives, der Chinese kennt keine monumentale Raumwirkung. Er kennt in der Malerei nur die Ferne, die er mit suggestiven Mitteln andeutet, während er von kubischen nur eben so viel nimmt, um die Gestalten anordnen zu können. Das gleiche gilt für die Baukunst. Die Baugruppe wird weiträumig in die Landschaft eingestellt, mit ihr innig zu einer Einheit und nach den Grundsätzen des Fengschui mit der Ferne verbunden. Im Inneren der Hallen aber herrscht Halbdunkel. Schon durch ihre Breitendimension wird der Raum - soweit dies möglich ist-negiert, die Längsachse der Zugangsstraße läuft sich darin tot. Die durch gegitterte Fenster gleichmäßig abgedämpfte Be-

leuchtung der Innenräume kontrastiert mit dem lebhaften Schattenschlag, dem im Sonnenlichte flimmernden Hell und Dunkel des Äußeren, das durch die lebhaften Farben und die Ornamentik in seiner Wirkung noch erhöht wird. Beides hat die chinesische mit der persisch-islamischen Baukunst im Prinzip gemeinsam, geht aber mit ihrer symbolisierenden und vermenschlichenden Ornamentik über diese weit hinaus. Durch Ein-

ordnung in die großen Linien der Konstruktion und Symmetrie wurde sie formal bewältigt und bewirkte die lebendige Erscheinung der Bauwerke Der Inhalt der chinesischen Architektur, also ihr seelischer Gehalt, kann nur die allgemeine seeli sche Stimmung des Volkes und seiner Weltanschauung spiegeln Daß die Architektur eines Volkes, dessen Kunst sich so ganz organisch aus der Weltanschauung entwickelt hat, wie die chi nesische, diese, ebenso wie ihre Schwesterkunste wiederspiegelt und daß zwischen innerem Wesen und außerer Erscheinung, zwischen Sein und Schaffen kein Bruch besteht, unterliegt keinem Zwesfel Individuelle Willkur, die nur vom Bau kunstler selbst verstanden und erklart werden kann, war hier ausgeschlossen In den Tempel anlagen vereinigte sich die buddhistische mit der chmesischen Zahlenmystik. Buddhistische Tem pel von quadratischer Anlage mit einem Bau im Zentrum und vier Toren stellen die spirituelle Welt Buddhas dar, die als heilige Burg mit vier Toren und vier Eckturmen gedacht wird, wie ei ne Stadt mit dem Heiligtum in der Mitte. Sind die vier Tore mit Turmen uberbaut, so ergibt sich die Achtzahl, die für Buddhismus und Alt China bedeutungsvoll ist Durch Mitzahlung der Mitte gelangt der Chinese zu seinen - auch in den funf heiligen Bergen erscheinenden - fünf Himmelsrichtungen und zur Neunzahl, die gleich falls grundlegende Bedeutung in der chinesischen

Mystik hat. Diese Zahlenmystik hat China wiederum mit Indien und Persien und rückblickend mit dem alten Orient gemeinsam. Besonders der Lamaismus baute sie aus und wirkte damit auf China ein. Der »Tempel der alldurchdringenden Freude« in Jehol besteht aus einer doppelten, quadratischen Terrasse, auf der sich ein Rundbau

erhebt, der mit blauglasierten Ziegeln bedeckt ist, wie der Himmelstempelaltar in Peking. Das Rund als Symbol des männlichen Himmels über dem Viereck als dem Symbol der weiblichen Erde gibt den Hinweis auf den Dualismus der bewegenden, aber zur Einheit verbundenen Kräfte. Auf der unteren Terrasse stehen auf Marmorsockeln acht wunderschöne Flaschenpagoden aus glasiertem Ton in verschiedenen Farben, und zwar je eine

Ton in verschiedenen Farben, und zwar je eine auf den vier Ecken und in der Mitte der Seiten. Stellt diese Gruppe für sich das Weltsystem dar, so bedeutet der umschließende Säulengang mit den vier Toren die Form der Burg oder Stadt, unter der man sich jenes System zu denken hat. Die Symbolik setzt sich wieder fort in der Darstellung von Himmel und Erde, Sonne und Mond, der Tages- und Jahreszeiten, der Monate und Mondhäuser des yin und des yang mit den acht Trigrammen. Sie ist »bestimmend für die Richtung der Hauptachse und Gliederung des Grundrisses, die Folge der Tore und Höfe, die Steige-

rung und Höhe der Gebäude, die bauliche Aus-

bildung bis in die Einzelheiten.«

Die außere Erscheinung der Japanischen Bau kunst gleicht der chinesischen sehr, was sich durch den schon in der Suikoperiode mit der Einführung des Buddhismus, 552 n Chr, einsetzenden und ofters erneuerten chinesischen Einfluß leicht erklart Trotzdem bildeten sich erhebliche Unterschiede aus Das einfache, aus Holz erbaute ursprungliche Wohnhaus aus Pfahlen, das den einhei mischen Schintotempeln als Vorbild diente, wirkte sowohl durch sein Material, wie durch seine stren gen Formen weiter und setzte der chinesischen Formenfulle einen gewissen Widerstand entgegen Die Schintotempelanlagen bleiben auch spaterhin einfach und schmucklos, und beschranken sich auf die Aufbewahrung des heiligen Schwertes und des heiligen Spiegels Auch die japanische Tempel anlage ist, wie die chinesische, von einem Mauerviereck umgeben, das vier Eingange in der Mitte jeder Seite hatte Innerhalb dieser Mauer lief meist - wie am Horyudschi Tempel in Yamatoeine zweite mit den Klosterzellen, durchbrochen nur in der Mitte der Sudseite durch das Haupt tor, Chumon, und in der Mitte der Nordseite durch den Kodô, die Predigthalle Im Hofe stehen die Pagode und der Kondô, die goldene Halle, neben einander zuseiten der Mittelstraße Diese Lage der Pagode andert sich jedoch spater, wo sie meist vor dem Kondô aufgestellt wurde Hinter dem Kodô stehen im Horyudschi der Glockenturm und die Bucherer An der Nord, Ost und Westseite

befinden sich die Zellen der Mönche mit Refektorium und Schatzhaus. Dazu kamen noch zwei

chinesischen Tempeln unterscheiden sich die japanischen prinzipiell durch die einmal einspringenden steinernen Plattformen und durch die auf flachen, in den Fließenboden eingelassenen, also nicht vorspringenden Basen stehenden Saulen mit Verdickung. Auch die Kapitelle haben eine eigenartige sogenannte Wolkenform, wie ausgespannte

Arme. Die Wande bestehen aus einem Holzgerippe mit Lehmfullung. Meist laufen unbenutzbare Bal-

kone um die oberen Geschoße.

# Malerei und Plastik

Material und Technik der Plastik

DIE buddhistischen Gotterstatuen in China und Japan wurden aus Stein, Holz, Bronze, Ton und Lack hergestellt. Stein war das gegebene Material fur die Felsskulpturen und blieb in China der Wei- und Tangzeit auch fur Freiskulpturen sehr beliebt, wahrend es fur die japanische Tempelplastik kaum verwendet wurde. Über die besonderen Eigenheiten der Stein- und Holztechnik ist noch wenig bekannt. Beide Materialien wurden bemalt. Fur die Bronzestatuen in Japan verwendete man zur Herstellung der Form Erde, spater Holz und Wachs. Es wurde zuerst ein Holzkern gemacht, uber welchen man eine Hohlform aus Tonerde und Holzkohle formte. Das Innere dieser Hohlform wurde mit Papier beklebt oder mit Talg bestreut. Man kalkulierte nun das Volumen, das vom gegossenen Metall eingenommen werden sollte, und fullte, den Zwischenraum mit geeigneten Instrumenten aussparend, den Hohlraum mit einem Tonkern aus Das geschmolzene Metall wurde dann in den Zwischenraum gegossen und nach Abkuhlung von Hülle und Kern befreit. Die Technik ist der heute noch in Ostasien gebrauchlichen sowie unserem »verlorenen Wachsguß« ganz ahnlich.

Fur die großen Tonstatuen, die in Japan besonders im achten Jahrhundert beliebt waren, konstruierte man zuerst ein Holzgerust, das man mit Stroh und dann mit Erde umhullte Das war der Kern Man erganzte die Form mit Tonerde und gab ihr mit einer talgartigen Masse die letzte Modellie rung Die Arme und Ornamente wurden separat modelliert und dann angefugt Schließlich wurde die Statue bemalt

modelliert und dann angerugt Schlieblich wurde die Statue bemalt Fur die Herstellung der japanischen Lackstatuen (Kanschitsu), die in der Epoche des Kaisers Schömu I (724—748) ihre erste Blute erreichte, gab es mehrere Methoden Man modelherte eine Statue aus Holz oder Ton

Man modelherte eine Statue aus Holz oder Ton und machte daruber eine Hohlform aus Ton, die man, nachdem sie trocken war, abhob und so eine leichte Hohlform gewonnen hatte. Um den Ton zu harten, wurde die Hohlform innen mit Micapulver bestrichen, wahrend die Oberflache erst mit einer feinen, dann mit immer groberen Lackschichten überzogen wurde. Dann wurde das Stück mit Stoff bedeckt und mit einer Mischung von Schleifstein und Tongeschirtpulver bestrichen Endlich wurde die Statue nochmals mit Stoff belegt und dieser so oft mit Lack gefir nißt, bis Farbe und Glanz nach Wunsch er reicht war

Oder man verfertigte den ersten Kern aus Holz, uberzog ihn mit einer sehr groben Masse, überklebte ihn mit Stoff und vollendete das Werk mit einem Überzug aus feinem Lack Diese zweite Methode ist zwar einfacher und leichter, erlaubt aber keine feine Arbeit, so daß die so verfertigten Statuen sehr grob sind. Neben diesen bevorzugten Methoden gab es noch einige Variationen.

### Material und Technik der Malerei

IM letzten vorchristlichen und ersten nachchrist-lichen Jahrtausend schmückte man in China und seit dem siebenten Jahrhundert in Japan die Wände der Paläste und Tempel, wohl auch deren Tore mit darstellender Malerei. Diese alten Palastmalereien waren die Vorbilder für die Hanreliefs. durch die wir uns denn auch eine ungefähre Vorstellung von ihnen machen können. Auch die bekannte Erzählung vom großen Tangmaler Wu Taotse, der von seinem Kaiser in das Flußtal des Kialing in Szetschuan geschickt wurde, um es zu malen und heimgekommen, in einem Tag hundert Meilen Landschaft aus dem Gedächtnis auf die Wände des Palastes malte, läßt uns sowohl auf die Blüte dieser Wandmalerei wie auch auf ihre Technik schließen. Leider ist jedoch in China von solchen Malereien kaum mehr etwas erhalten, jedenfalls bis heute nichts bekannt, in Japan nur noch die Reste im Kondô des Horyudschi zu Nara. Es ist jedoch unwahrscheinlich, daß die alten Wandbilder in dieser Technik gemalt waren, die wohl erst mit dem Buddhismus von Indien nach dem fernen Osten gelangte, wie die zahlreichen Wandmalereien im Tarimbecken nahelegen. Urchinesisch scheint eher das Mitsudaye zu sein,

eine Art Ölmalerei mit lackartigem Glanz, von der der Tamamuschischrein im Horyudschi nebst eini gen Objekten im Schôsoin eine Vorstellung geben Die beiden wichtigsten Rohstoffe, die für die Rollbilder als Malgrund dienten, waren Seide und Papier Beide sind bodenstandige Erzeugnisse

Chinas Die Herstellung der Rohseide reicht be kanntlich in die altesten Zeiten der chinesischen Kultur hinauf und die Fabrikation des Papiers aus Pflanzenfasern und Hadern wurde Ende des ersten nachchristlichen Jahrhunderts von dem Staatsmann Tsai Lun erfunden, um spater von Samarkand aus durch den Islam seine Verbreitung in Westasien und Europa zu finden Bis zur Tangzeit verwendete man die ungebleichte Rohseide als Malgrund Dann pflegte

man sie zu praparieren, indem man sie in kochen des Wasser tauchte, bis sie ihre Appretur verloren hatte, sodann mit Starke bestrich und solange klopfte, bis sie ganz glatt wurde und silbrigen Glanz bekam Auf diesen glatten Grund waren, wie das Kie tse yuan hua tschuan (Die Vor schriften fur die Malerei des Gartens Kie tse vom Jahre 1679), das uns uber alle technischen Gebrauche wertvolle Nachrichten gibt, besagt, die Bilder leicht zu malen und wurden glanzend Daher erkenne man die echten Tangbilder nach der Qualitat der Seide

Wann die ersten Bilder auf Seide gemalt wurden, wissen wir nicht, wahrscheinlich schon die Hangebilder der Hanpalaste Auch das Papier wird naturgemaß bald nach seiner Erfindung zum Be malen benutzt worden sein, doch beweist uns die Nachricht von einem Papiergemalde des Sohnes von Lu Tan-wei, daß diese Technik im funften Jahrhundert noch in den Anfangen war Sein Bild von Såkyamuni Buddha auf Hanfpapier war der Schatz seiner Zeit, denn Hanfpapier macht die Tusche fließen und es ist unmöglich, mit dem Pinsel zuruckzustreichen — ein größes Hindernis für Farbenkunstler Aber schon in der Tangzeit war ein dickes, von Alaunkleister glanzendes Papier in Gebrauch, das spateren Experten ebenso wie die glanzende Seide für Zuschreibungen in diese Periode maßgebend war

diese Periode mäßgebend war Die in Bambus gefaßten, zumeist aus Schafhaaren hergestellten Pinsel (pi) haben verschiedene fur die zahlreichen Stricharten bestummte Formen und Namen Nach Kuohsi gibt es zugespitzte, ab gerundete, rauhe, feine, nadelscharfe und messerartige Pinsel Ihre Anwendung war durch die Schrift, die in China die Schwester der Malerei ist, von allem Anfang an festgelegt Da die chinesi sche Schrift wie die altagyptische typenzeichnend war und daher ihre ursprunglichen Zeichen sche matische Nachbildungen von Naturobjekten sind, diese Schriftzeichen aber seit langem mit dem Pinsel gemalt wurden, bedienten sich Schrift und Malerei der gleichen Instrumente und Malmittel Alle Legenden vom Ursprung der Schrift und

der Malerei, die legendaren Ministern von ebenso legendaren Kaisern zugeschrieben werden, gipfeln in der Hervorliebung des gemeinsamen Ursprungs und der wesenhaften Einheit von Malerei und Schrift Ein Schonschreiber muß ebenso sorgfaltig ausgebildet werden wie ein Zeichner Die Striche der gewohnlichen Zeichen brauchen eine Fulle von Unterschieden im Pinselstrich, wovon besonders das breite Ansetzen und rasche Abflauen oder das Anwachsen und plotzliche Aufhoren so schwierig sind, das sie nur durch lange Pinselubungen erworben werden konnen, gleichwie der reine Strich des Geigers durch fortgesetzte Bogenubungen Die Beherrschung des Pinsels bringt der Maler von der Schrift mit, um nun die besondere Schule des Malstriches zu absolvieren Diese Schule ist jener des Schreibens ganz ahnlich Die Zahl der Objekte, die gemalt zu werden pflegen, ist nicht groß Berge, Baume, Wasser, Hauser, Figuren sind die wichtigsten und haufig sten Fur die Wiedergabe jedes dieser Gegenstande gelten bestimmte Vorschriften der Strich-

teilung, des Strichansatzes, ja der Strichanzahl, wie fur die aus drei bis zwanzig Strichen bestehenden, in Ansatz, Richtung und Betonung der Striche genau vorgeschriebenen Schriftzeichen Das Gesicht wird in seine Hauptbestandteile zerlegt und die Zeichnung von Nase, Mund, Augen und Ohren allein geubt. Für jeden dieser Teile gibt es eine bestimmte Anzahl von Herstellungsmog

lichkeiten, die mit Schulen und Zeitperioden wechseln. Der Schüler lernt, daß der Bart aus funf Teilen bestehe, das mannliche Antlitz funf besonders wichtige Punkte habe, die je nach dem Alter mehr oder weniger betont werden mussen. Ebenso lernen die Schüler das Zeichnen der Landschaften, Tiere und Blumen. Fur die beliebtesten Blumen mit bestimmter symbolischer Bedeutung, wie Hagedorn- und Pflaumenbluten, Paonien und Chrysanthemen gibt es gedruckte Vorlagenbucher, in denen die Zeichnung von Zweig, Knospe, Blatt und Blutenbestandteile einzeln gezeigt wird, um endlich zur Synthese vorzudringen. Das oben erwahnte Kie tse enthalt über die Methoden und Stilarten der Landschaftsmalerei, die Darstellung der Pflanzen, Blumen, Fruchte und Tiere vollstandigen Aufschluß, und ebenso gab es fur die Figuren- und Gewandzeichnung Musterbucher. Es gibt sechzehn Stricharten fur das Zeichnen von Bergformen mit eigenen Bezeichnungen: wie Hanffaser, wie die Adern des Lotusblattes, wie die Haare eines jungen Ochsen, wie Regentropfen und so fort, den Weisen der mittelalterlichen Poesie vergleichbar. Die Bevorzugung gewisser Stricharten bei den Gebirgsdarstellungen war ein Hauptmerkmal fur die Unterscheidung der nordlichen und sudlichen Landschaftsschule in China. Die mit axthiebartigen oder pferdezahneartigen Strichen gezeichneten Berge der nordlichen Schule machen einen erhabenen, rauhen, unwirtlichen Eindruck,

wogegen die südliche Schule mit den hanfartigen, pilzartigen und stierlockigen Strichen freundlich einladende Gebirge schuf. Der gleiche Unterschied herrscht in der Wiedergabe der Bäume und anderer Gegenstände: Sie sind in der nordischen Malerei kräftig und energisch, in der südlichen mild, anmutig und heiter. Dieser Unterschied hat mit den natürlichen Vorbildern nichts zu tun, sondern entsprang den verschiedenen Gemütsverfassungen der Nord- und Südländer, die sich schon in der Technik zeigte und zeigen mußte, da sie ja — wenn echt — unmittelbare Temperamentsäußerung, daher auch seelischer Ausdruck war. Freilich wurden sie später zu rein konven-

tionellen Schulbezeichnungen, die jeder erlernen konnte und nach Belieben anwendete, wie unsere

Geiger verschiedene Bogentechniken.
Auch die achtzehn Stilarten der Figurenmalerei haben eigene Bezeichnungen, wie Regenwurmstil, Eisendrahtstil, Uneinheitlicher-, Heidenblätter-, verwitterter Holzstrunk-Stil und so fort. Für jede Art sind die Pinselform, der Ansatz, das Tempo des Malens und andere technische Details vorgeschrieben. Jede Figur muß aber eine Einheit sein. »Ein Grundgefühl bestimmt die große Form des Ganzen wie die kleinste Form des ausführenden Strichs und dieses Grundgefühl ist bei jeder Stilart ein anderes, aus ihm fließt das Wesen eines jeden Stils und seine vollkommene Verschiedenheit von allen übrigen. Das Grundgefühl des

SchaffendenaußertsichzuerstimTempo,imRhythmus, im Duktus der hinschreibenden Hand, aus der Analogie entstehender Formen ergibt sich dann Charakter und Name des Stils. Die entstehenden Formen erinnern dann an Weidenblatter, an Oliven, an Eisendraht, an den Sprung der Heuschrecke; wesentlich ist, daß sie entstehen aus einem Grundgefuhl des Wehend-Bewegten, des Rundlich-Beschlossenen, des Starren, Eckig-Linienhaften, oder des Sprunghaft-Ausfahrenden. Das Gefuhl des Schaffenden, daß sich in der Einheit von Rhythmus und Form kundgibt, ubertragt das Werk wieder aufweckend in dem Betrachtenden, der einfuhlend sich hingibt, und so heißt es dann: dies ist gemalt, wie der Seidenwurm spinnt, wie die Wolke wandert und wie das Wasser stromt oder dahinsturmend wie ein fluchtiges Roß oder knorrig alt und urtümlich wie ein verkruppelter Strunk.«

So sehr ist der Pinselstrich mit der Personlichkeit und Veranlagung des Chinesen verwachsen, daß sich das Urteil »Pinsel haben«, »Tusche haben« ausgebildet hat, wie wir etwa eine »gute Stimme« bezeichnen. Wenn man nur den Kontur ohne Strichtechnik besitzt, nennt man das »ohne Pinsel«. Wenn man Strichtechnik ohne Abtonung besitzt, kann man weder das, was dem Licht ausgesetzt ist, noch das, was ihm entgegengesetzt ist, noch den Schatten der Wolke, noch das Glanzende oder Dunkle ausdrucken, und nennt es »ohne Tusche«, heißt es im Kie tse Dieses schreibt auch vor, man solle den Pinsel mit dem Arme fuhren, nicht mit der Hand So vermeide man Zusammenhanglosigkeit Nach langer Übung erst konne man Vollkommenheit in der Pinselführung erreichen, dann habe man das Gefuhl, als ob im Pinsel selbst eine geistige Kraft sei An beruhmten Meistern wie Wu Taotse bewunderte man in erster Linie den meisterhaften Pinselstrich Beim Malen von Heiligenscheinen nahm er kein Maß oder sonstigen Behelf, sondern konturierte den Umriß mit einem Pinselstrich Ein Bild ohne kraf tige Pinselstriche ist wie ein Korper ohne Seele Ohne die Lebendigkeit und Unmittelbarkeit des Striches bleibt die Gestaltung nur ein Schemen Nur ein schneller ununterbrochener Strich vermag das Leben zu bannen, indem er den Lebenspuls auffangt und in umgeformter Erscheinung festhalt Langsame, peinliche Arbeit ist Mittelmaßigkeit Ein einfacher Strich an der richtigen Stelle und in richtiger Starke besitzt magische Kraft Wenn das Werk des Pinsels und der Tusche sich sehr hoch erhebt, wenn es die Farbe in einer angemessenen Weise übersetzt, wenn der Vorzug der Idee im Überfluß ist, nennt man diese Qualitat Hiao, sagt der Kie tse Verschiedene Stricharten wurden in einem Bilde angewendet »Immer nur eine Art von Pinselstrich zu gebrauchen, ist soviel wie uberhaupt keinen Strich haben, und nur eine Art Tusche anwenden, heißt vom Tuschen nichts

verstehen. So wissen wenige, obgleich der Pinsel und die Tusche die einfachsten Dinge von der Welt sind, wie sie sie mit Freiheit handhaben sollen. . . . Man sagt von Wang Hsi-tschi, daß er die Ganse liebte, wobei er sich vorstellte, daß die leichte und anmutige Biegung ihrer langen Halse die Haltung eines Mannes sei, der einen Pinsel mit freier Bewegung seines Armes führe. «

sel mit freier Bewegung seines Armes fuhre.«
Auch fur die Bereitung und Anwendung der Farben gibt es zahlreiche Vorschriften. Eine Hauptregel lautet, daß fur Menschen und Dinge pastose, fur die Landschaft aber nur dunne, reine Farben angewendet werden dürfen. Die Landschaften wurden nur leicht mit Farben laviert, oft aber wurden sie ganz weggelassen.

Zwei Bildformen herrschen in Ostasien seit altesten Zeiten: Das Hangebild (jap Kakemono) und das Langbild (Makemono). Beide Arten sind Rollbilder, die in Kasten aufbewahrt und nur bei hesonderer Gelegenheit gezeigt werden. Das Kakemono wird in einer dafür bestimmten Nische aufgehangt, das Makemono am Boden aufgerollt und wahrend des Aufrollens gleichsam ablesend besichtigt. Bodenstandig ist die Langrolle, die auch fur die Schrift dient, wahrend fur das Hangebild die buddhistische Kirchenfahne Vorbild war, weshalb es auch bis in das zehnte Jahrhundert nur fur buddhistische Darstellungen verwendet wurde.



# Die Darstellungskreise

Der konfuzianische Kreis

GEGENSTAND der altchmesischen Wand malereien in der Periode der Dschou Kaiser (1169—255 v Chr.) waren Bildnisse der Kaiser und Staatsmanner bis weit in die vorgeschichtliche Zeit hinem, also großtenteils legendarer Personlichkeiten, denen man die Grundung der Kultur und Zivilisation zuschrieb, ferner offizielle Auffahrten und Staatsakte, Feldzuge, Illustrationen ethischer Grundsatze, endlich der chinesische Gotterkreis Ist uns auch von diesen alten Palastmalereien nichts im Original erhalten, so sind sie uns doch durch die Darstellungen auf den Steinplatten einiger Graber der Hanzeit, die nichts anderes als Kopien jener Malereien sind, so gut überliefert, daß wir uns über diese alteste Malerei Chinas bes ser informieren konnen als über jene anderer alter Kulturlander mit Ausnahme Agyptens

Die Biographie des Kungfutse beschreibt einen Besuch des Weisen im Jahre 517 v Chr am Hofe der Dschou in Loyang, wo er an den Wanden der Halle des Lichtes, in der die Feudalprinzen in Au dienz empfangen wurden, Bildnisse der legendaren Kaiser Yao und Schun, ferner die letzten Tyrannen der Hsia und Schang Dynastie mit Worten des Lobes oder Tadels besichtigte »Nun kenne ich die Weisheit des Herzogs von Dschou«, rief Meister Kung aus, »und verstelie, wie sein Haus

zur kaiserlichen Macht aufstieg, wir sehen das Altertum wie in einem Spiegel und konnen seine Lehren auf unsere Zeit anwenden « Ein echt kon fuzianischer Spruch, der ihm, dem eifrigen Forscher und Verkunder der altehrwurdigen Ge schichte des Reiches und der Staatsmoral heint Anblick dieser Bilder freilich vom Herzen gekommen sein muß Denn dieser ganze Bilderkreis ist nichts als eine Illustration seiner Lehren Ei nige hundert Jahre spater war auch Kungfutse selbst mit seinen zweiundsiebzig Schulern in diesen Darstellungskreis aufgenommen und Tschang Schou ein Maler der Techin Dynastie (265-420), schuf eine Reihe von Wandmalereien in der Zeremonienhalle, die dem oben erwahnten Dschou Kung in Tsch'eng tu der Hauptstadt Szetschuans gewidmet war und die die Bildnisse des Kon fuzius und seiner zweiundsiebzig Schuler, der Drei Kaiser und Funf Regenten der mythischen Zeit, ferner aller Heiligen und Weisen bis herab zur Han Dynastie darstellten »Der Ruhm dieser Personlichkeiten erfullte die Halle, und die Zere monien und Musik von zehntausend Generationen standen hier zur Verfugung des Studenten«, sagt eine alte Beschreibung

Dieser ethische Darstellungskreis wurde nicht nur in der Monumentalmalerei gepflegt, sondern bil dete auch den Gegenstand der altesten Bildrollen Em Beispiel dafür ist die Ku Kai tschr Rolle vom vierten bis funften Jahrhundert n Chr, die nichts anderes als Illustrationen der Frauentugenden besonders der notwendigen Tugenden der Hofdame bietet. So lautet der Text, den die Frisierszene der Hofdame illustriert: »Die Menschen verstehen es durchwegs ihre Gesichter zu schmücken, aber es gibt keinen der seine moralische Natur zu schmücken verstände; wenn aber die moralische Natur nicht geschmückt ist, riskiert man die Verletzung der vorgeschriebenen Gebräuche. Verbessert sie (die moralische Natur), gestaltet sie schön; trachtet in euch die Heiligkeit zu verwirklichen.« Die friedliche Familienszene derselben Rolle illustriert den Segen, den die Erfüllung einer ganzen Reihe ethischer Forderungen bringt. Die Vergänglichkeit alles Irdischen aber, die in einem Text von der lapidaren Wucht der biblischen Psalmen geschildert wird, illustrierte Ku Kai-tschi durch eine kosmische mit Sonne, Mond und zweien der übernatürlichen Tiere »ling«, dem Tiger und einem Goldfasanpaare ausgestattete Gebirgslandschaft. Der auf die Tiere zielende Schütze betont die Bedeutung dieser Darstellung. »In der kosmischen Entwicklung gibt es nichts das nach seinem Aufgang nicht wieder unterginge; unter den Lebewesen gibt es keines, das nach Erreichung seines Höhepunktes, nicht untergeht. Wenn die Sonne den Zenit erreicht hat, beginnt sie zu sinken; wenn der Mond voll geworden ist, nimmt er ab. Die Erhöhung gleicht einer Anhäufung von Staub: die Zerstörung gleicht einer Feder die plötzlich

nachlaßt« lautet der Text Wie verbreitet und beliebt zur Zeit des Ku Kai-tschi die Illustrierung ethischer Grundsatze, mit einem Worte der kon fuzianischen Staatsmoral war, beweist eine zweite Rolle des Kunstlers in Peking mit Darstellungen von Szenen der Gute und Weisheit, ausgezogen aus den Biographien berühmter Frauen mit funfzehn Szenen Es scheint jedoch, daß der mittlerweile in China eingedrungene und rasch zu holier Blute gelangte Buddhismus mit seiner Philosophie -- von der man schon in der eben besprochenen Landschaft einen Hauch zu verspuren meint - die chinesische Weltanschauung so sehr anders orientiert hat, daß diese Darstellungsthemen fallen gelassen wurden Denn seit der Tangzeit treten sie in den Hintergrund, um einer anderenWelt Platz zu machen Diesen Übergang beschreibt auch Sung Lien, ein Historiker des vierzehnten Jahrhunderts, in einem Traktat uber den Ursprung der Malerei »Unter den Alten illustrierten die Maler die Oden oder die Lindliche Pietat oder den Erh Ya (ein Worterbuch von Ausdrucken der Klassiker) oder die Ausspruche des Konfuzius oder das Buch des Wechsels, damit der Sinn dieser Werke nicht mit der Zeit dunkel werde, und herab bis zu den Tagen der Han, Wei, Tschin und Liang Dyna stien (sechstes Jahrhundert nach Christus) wurden die Bucher uber Erziehung, Zeremonien, hernhate Franen und so weiter immer wieder illustriert als Hilfe zur besseren Auffassung der

konfuzianischen Lehren Allmahlich aber wich man davon ab, und die Kunstlei wurden durch den Glanz der Karossen, Pferde, Soldaten und Frauen angezogen, sie wendeten ihre Aufmerksamkeit den Schonheiten der Blumen, Vogel, Insekten und Fische zu und gaben ihren Gefuhlen durch Darstellung der Berge, Walder, Flusse und Felsen Ausdruck bis die alte Auffassung von den Aufgaben der Malerei ganz verloren war.«

### Der buddhistische Kreis

ER alte mythologische Darstellungskreis wurde seit dem Erstarken des schon sechsundsiebzig nach Christus offiziell in China eingeführten Buddhismus im funften bis sechsten Jahrhundert durch den buddhistischen Gotterkreis verdrangt Eine neue Welt von Gottheitsvorstellungen und Gottergestalten, deren Heimat Indien war, drang damit in China ein und erführ hier trotz des Festhaltens an den uberlieferten Haupttypen doch eine Umgestaltung, die mit außerlicher Gehundenheit starke individuelle Freiheit verhand Im Tempeldienst wurden die buddhistischen Gottheiten haufig auch mit den vergotterten Konfuzius und Laotse und ihren Schulern gemeinsam verehrt, doch kommen deren Standbilder fur die Kunstgeschichte nicht in Betracht War doch die gesamte Tempelplastik mit ihren unzahligen Gestalten kunstlerisch bestenfalls Durchschnitt und erlebte nur vom sechsten bis achten Jahrhundert in China eine Blüte, die sich nach Japan fortpflanzte und dort noch bis in die Tokugawaperiode, also bis ins achtzehnte Jahrhundert Formen von künstlerischer Bedeutung schuf.

Der künstlerisch bedeutungsvolle Gestaltenkreis, der uns hier allein interessiert, ist nicht sehr groß. Sehr häufig wurde natürlich Buddha Sakyamuni mit den üblichen Handhaltungen dargestellt, meist flankiert von seinen beiden Hauptschülern Kasyapa und Ananda, seinem Petrus und seinem Johannes. Die beiden letzteren finden wir auch auf dem Tamamuschi-Schreine zuseiten des Reliquiars opfernd. Den weiteren Kreis des Buddha bilden seine Apostel, die ursprünglich sechzehn Lohan, denen sich später als siebzehnter Dharmatrata, der Vorsitzende der Synode des Königs Kanischka und als achtzehnter Pu-tai Ho-schang (japanisch Hotei), der »Buddha mit dem Sacke« oder Dickbauchbuddha, der in China die letzte Inkarnation des kommenden Buddha Maitreya repräsentiert und gleichzeitig einer der sieben Glücksgötter ist, gesellten. Der neben letzteren populärste, am häufigsten dargestellte Heilige Ostasiens, Bôdhidarma, ist der achtundzwanzigste und letzte der indischen Patriarchen und der erste chinesische. Er kam 520 nach China und lebte in Loyang in Meditation versunken. Bodhisatvas, die auf die endgültige Erlösung verzichten, um den Menschen zu helfen, mit verschiedenen meist magischen Funktionen, flankieren haufig Buddha. Als Wachter dienen die vier Welthuter, die die Welt vor den Angriffen der bosen Geister schutzen.

Als die beliebtesten Darstellungen aus den Buddhalegenden seien der Eingang in das Nirvâna des Buddha Sakyamuni und seine Predigt nach der Auferstehung genannt. Die zahlreichen Repliken des Nirvâna in China und Japan scheinen auf ein beruhmtes Original des Wu-Taotse zuruckzugehen, wie ja überhaupt von diesem und anderen Malern der Tang-Zeit die wichtigsten Typen der spater oft wiederholten buddhistischen Bilder vorgebildet wurden. Im Nirvânabilde, dem ostlichen Gegenstuck zu unserer dramatischen Kreuzigungsszene, liegt der verloschende Buddha auf einem Ruhelager unter Calbaumen friedlich entschlafend ausgestreckt, umgeben von den Gottern, von seinen weinenden Schulern und im Schmerz sich rasend gebardenden Monchen und mitklagenden Tieren. Von der gleich andachtig zuhorenden Gefolgschaft umgeben, erscheint er, umstrahlt von einer Riesenglorie, nach seiner Auferstehung predigend.

Neben Sakyamuni waren sem mystisches Spiegelbild, der Dhyanibuddha Amıtabha oder Amida und dessen mystischer Nachfolger Kuan-yin, die chinesische Umbildung des indischen Dhyanibuddhaisatva Avalokitesvara ferner der Dhyanibuddha Yakuschi, der Heilgott der Japaner, die haufigst dargestellten Gottheiten. Amida, der die Hande mit geschlossenen Daumenspitzen im Schoße halt,

wurde gern mit den Bodhisatvas Mindschusri auf einem Fabeltiere reitend und Samantabhadra, auf einem weißen Elefanten reitend, zu einer Trinitat vereinigt, deren berühmtestes Vorbild wiederum auf Wu Taotse zuruckgeht, dem auch die Dreiheit ım Tempel Tôfukudschı zu Kyöto zugeschrieben wird Amitabha wird auch oft umgeben von Gefolge und musizierenden Engeln von den himm lischen Hohen herabschwebend dargestellt, um die Seelen der Verstorbenen aufzunehmen Mit Mandschusri und Samantabhadra bilden Ava lokitesvara Kuan yın die > drei großen Wesen« Jedes von ihnen hat seinen eigenen Kultort mit ausgebreiteten Tempel und Klosteranlagen Wegen der Geschlechtslosigkeit dieser übermensch lichen Gottheiten wurde Kuan vin in China und Japan sowohl mannlıch als weiblich dargestellt. In der Tangzeit stellte man sich diese Gottheit meist als Weltschopfer vor, in der Sungzeit dagegen als allerbarmende Liebe. In dieser weiblichen Gestal tung erlangte sie eine ahnliche Volkstumlichkeit, wie unsere Madonna, mit der sie denn auch, besonders in ihrer Gestalt als kinderbringende und schutzende Gottin mit einem Kinde am Arme mit Vorliebe verglichen wird Diese Funktion ist zedoch nicht ihre einzige Gleich dem indischen Ava lokitesvara gilt sie als Allerbarmerin, als Gottin des Mitleids, die sinnend und trauernd über das Leid der noch unerlosten Menschheit den Kopf auf den Arm gestutzt dasitzt, und ganz besonders als

Schutzgottin der in steter Gefahr schwebenden Schiffer, hat daher ihr Heiligtum auf einer Insel und erschemt auf Bildern oft in einer wellenumbrausten Felsgrotte am Meere sitzend Aber Kuan-yın erscheint auch vier- und sechsarmıg als Prinz in Buddhastellung sitzend mit Symbolen wie Lotosblume, Rosenkranz, Rad und an deren Symbolen in Handen, ferner elfkopfig mit achtzehn, ja vierzig Handen mit Symbolen nach allen Richtungen ausgestreckt, um uberall den Bedrangten zu helfen Dagegen stellt die meist Kwannon benannte plastische Gestalt mit überge schlagenem rechten Bein und auf die Rechte ge stutzten Kopf nicht diese Gottheit sondern Maitreya (japanisch Miroku) den kommenden Erloser dar, dessen Verkorperung seines letzten Erden wallens der Dickbauchbuddha symbolisiert. In Japan kommt ihr an Beliebtheit Dschiso, der chinesisch Ti-tsang gleich Er wird als Herr der Holle und Heiland verehrt, gilt jedoch als Nothelfer in allen moglichen Angelegenheiten Nach der Überheferung wird er als buddhistischer Monch mit rasiertem Kopf und dem Monchsgewande dargestellt T1-tsang, an dessen Person sich eine weitverzweigte Mythologie Lnupft, stand schon ın der Wei und Tangzeit in China in großem Ansehen und wurde Mandschusri, Samantabhadra, Avalokitesvara und Maitreya, dem kommenden Buddha gleichgestellt Jedem, der ein Bild von ihm anfertigen ließ, waren zehn Vorteile ver-

sprochen: Die Fruchtbarkeit seiner Felder, Frieden im Hause, himmlische Seligkeit seiner verstorbenen oder Langlebigkeit seiner lebenden Eltern, Erfüllung aller Wünsche, Verschonung von Bränden und Überschwemmungen, Verschonung von Armut und bösen Träumen, Hilfe der Götter bei allen Unternehmungen und häufige Gelegenheit zur Erwerbung von Verdiensten für die künftigen Existenzen. Er war ein freundlicher Gönner und freundlich sind auch seine Bilder, besonders die japanischen, die ihn mit einer fast weiblichen, gezierten Anmut ausstatteten. Neben diesen Hauptgottheiten finden wir in der ostasiatischen Kunst noch manche andere vor, darunter auch hinduistische vom Buddhismus übernommene wie Sri Devi, die Gattin des Vischnu und Göttin des Reichtums, von der im Yakuschidschi in Nara ein berühmtes um 770 entstandenes Rollbild hängt, ferner Vischnu in Gestalt des Fudo, des Unbeweglichen, von Flammen umgeben, ein dreischneidiges Schwert mit aufgespießten Drachen in der Rechten, und das Schlangenlasso in der Linken mit furchteinflößenden, meist mit einem dritten Auge versehenen Antlitz auf einem Felsen sitzend. Sein weibliches Gegenstück ist die löwengekrönte Aizen mit dem großen Bogen, die Göttin der Liebe in ihrer stärksten Gestalt, deren verzehrendes Feuer Tod bedeutet. Die indische Kâli wird durch Hârîtî, die Göttermutter des Himmels vertreten, der ein tägliches Granatapfelopfer dargebracht wird.

So zahlreich jedoch die Gottheiten sind, die China aus Indien übernommen hat, so sehr veranderten sich diese im Reiche der Mitte Mit ihrem Assimilationsvermogen sogen die Chinesen auch den Buddhismus auf und ordneten ihn ihrem universalen System ein »Der chinesische Buddhismus ist nicht mehr indischer, sondern chinesischer Buddhismus und die chinesisch-buddhistische Kunst, ob rein religios, volkstumlich oder kunstlerisch, ist nicht mehr die indisch buddhistische Kunst, sondern eine auf Grund indischer Elemente aufgebaute, freie Übertragung ins Chinesische und damit eine Er scheinung eigener Art Die kostlichen Arhat eines Li Lung mien sind ebenso chinesisch als Durers Apostel germanisch sind Wie bei uns die geistige Macht des Christentums herrliche und freie Kunstwerke ausgelost hat, so hat in China die von Indien ausstrahlende Offenbarung eine große reli giose Kunst von kraftiger Eigenart geschaffen «

## Der taoistische Areis

SAMTLICHE Erzeugnisse der angewandten Kunst Ostasiens sind mit symbolischen Zei chen und Darstellungen geschmuckt, deren wenigstens teilweise Kenntnis daher eine Grundbe dingung für das Eindringen in das Verstandnis der Kunst des fernen Ostens ist, umsomehr als die wirchtigsten dieser symbolischen Gebilde ihren Aufstug auch in die hohe Kunst, besonders in die Malerei genommen haben und dort wahrhaft

schöpferisch gestaltet wurden. Gehört doch der Abbildung 64 wiedergegebene Gewitterdrache von Nôami zu den grandiosesten Schöpfungen malerischer Gestaltung überhaupt! Der Drache als das wichtigste Symbol der kosmischen Weltanschauung des Chinesen bedarf denn auch in erster Linie der Erklärung. Dieses in fast allen alten Kulturen des Erdkreises verbreitete Fabeltier hier mythologisch vergleichend zu erörtern, ginge über den Rahmen des Buches hinaus. Wir beschränken uns auf die kurze Wiedergabe der neuesten, wohl befriedigendsten Erklärung der Bedeutung des Drachens (lung) in China. Er ist nicht die Nachbildung eines vorgeschichtlichen Sauriers, wie man stets glaubte, sondern ein Phantasiegebilde aus dem Stöhr und dem Sternbilde des Drachen-Skorpion, geboren aus der Idee der Verwandlung des Wanderfisches Stöhr in das Sternbild des Skorpion. Der Stöhr wandert im Frühjahr zur Laichzeit den Gelben Fluß aufwärts bis zu den Wasserfällen von Lung-men, über die er sich hinaufschwingt und zu den Sternen emporsteigt, um nun sechs Monate lang bis zur Herbst-Tag- und Nachtgleiche am Himmel als Sternbild des Skorpion sichtbar zu sein. Das Aequinoctium teilt das Jahr in die zwei Hälften yin und yang, deren Vereinigung ja auch graphisch durch einen Kreis wiedergegeben ist, der durch eine Schlangenlinie in zwei fischartige Hälften, das helle yang und das dunkle vin geteilt wird. Während des yang ist der

Drache am Himmel, während des yin (September bis März) als Fisch im Wasser. Yang ist der Himmel, die Licht und Wärme spendende Sonne, das starke männliche, gute Prinzip, yin die Erde, der regenbringende Mond, das schwache, weibliche, schlechte Prinzip. In diesem Dualismus gipfelt der ursprüngliche Taoismus, der vom reformierten des Laotse wohl unterschieden werden muß. Haben die Chinesen diese dualistische Weltanschauung mit den arischen Nordvölkern gemeinsam, so gaben sie ihr jedenfalls eine eigene, ganz aus der chinesischen Erde entnommene und ihr angepaßte Gestaltung. Übrigens kannten sie mehrere solche Tiere (ling), die im Frühjahr plötzlich erscheinen und im Herbst ebenso verschwinden, daher als die Harmonie yin-yang besitzend angesehen wurden. Man glaubte von ihnen, daß sie den Verkehr mit den Vorfahren vermitteln können, und sie wurden daher auch Symbole der Vorfahren, die sich in ihnen manifestierten. Von den vielen Tieren dieser Eigenschaft wählten die Chinesen besonders vier aus, die am Hoangho häufig waren und als vollendete Träger der Harmonie erschienen: den Stöhr, die Schildkröte, den Kranich und eine Hirschart. Alle vier Tiere werden daher ungemein häufig dargestellt, zumal sie mit der genannten Bedeutung noch die Symbolik der Langlebigkeit verbinden. Der Stöhr, als das Tier »ling« par excellence, das die Quintessenz von »Geist« besitzt, war ursprünglich den Kaisern und Prinzen vorbehalten, denen er durch seine bloße Gegenwart Glück und dem Staate Gedeihen bringt. Er erscheint daher als gewöhnlicher karpfenartiger Fisch nicht nur auf allen möglichen Gebrauchsgegenstanden, sondern wurde auch ein beliebter Vorwurf für Bildrollen.

Der Drache wird sehr häufig mit einer Scheibe, auf die er wütend losfahrt, dargestellt. Diese Scheibe ist durch das eingezeichnete Triquetrum, ein dreifaches Wirbelmotiv als Donner gekennzeichnet, den der Drache mit weit ausholender, erhobener Hintertatze in die rollende Bewegung versetzt. Er ist der Herr des Wassers und Regens, somit auch Symbol der Fruchtbarkeit des Bodens. Wird diese Scheibe jedoch von zwei symmetrisch aufgestellten Drachen mit weit geöffneten Rachen flankiert, so kann sie auch Sonne und Mond vorstellen, die sinkende Sonne, welcher der gegen Lungmen schwimmende Drache yin (huang) entgegenzieht und den Mond, der vom Drachen ganz verfolgt wird, um sich als Sternbild ihm vorzuspannen. In dieser wappenartiger Anordnung und ahnlicher symbolischer Bedeutung hatte der Doppeldrache Verbreitung uber Asien und Europa. Seiner uberragenden Bedeutung wegen bildete der Drache den altesten symbolischen Schmuck der chinesischen Kunst, der uns durch die sakralen Bronzegefaße uberliefert ist. Das sogenannte Taotié ist nichts anderes als die aus Stohr (huang) und Sternbild (lung) kombinierte Drachenmaske, die sich vom mäanderartigen Hintergrunde des lei-wên, des Donnermusters, abhebt.

Eine weitaus geringere Rolle spielt der Gegner des Drachen, der Tiger (tshun), der am Himmel als Orion den Skorpion ablöst und daher häufig im Zweikampf mit dem Drachen, oft aber auch als prächtig gestaltetes Einzeltier auf Bildrollen erscheint. Auf den Särgen der Prinzen wurde auf der linken Seite ein grüner Drache, auf der rechten ein weißer Tiger dargestellt. Diese beiden Seiten entsprechen Osten und Westen, den beiden Gegenden, die sie vertreten, da der Kopf stets nach Norden lag. In der Hanzeit wurde der Sarg dekoriert mit Sonne (yang), Mond (yin), Vogel (Goldfasan), Schildkröte, Drachen und Tiger, also Himmel, Erde und den vier (vergänglichen) Jahreszeiten.

## Die vier hategorien der chinesischen Malerei

CEIT der Tangzeit, in der die Geschichte der chinesischen Malerei auf Grund erhaltener Denkmaler uberhaupt erst einsetzen kann, gelten für die Malerei vier gegenstandliche Kategorien Die Landschaften, die Menschen und die Dinge, die Blumen und Vogel, die Pflanzen und Insekten Schon die Reihenfolge der vier Kategorien zeigt, daß die Landschaftsdarstellung in der ostasiati schen Kunst im Gegensatz zur europuschen den ersten Rang einnimmt Auch das Wort fur Landschaft schan schui, das ist »Berg und Wasser«, knupft viel unmittelbarei als unsere europaischen an die Natur an, als ein ihr entnommenes Symbol, das dem Chinesen wichtigste und heiligste der Natur, eben die Berge und das Wasser festhalt Die Funktion beider, der Gebirge, die stets neue Fruchterde hefern, und des Wassers, das diese in die Ebene herabschwemmt und befruchtet, trat den Bewohnern der nordchinesischen Steppen landschaften mit ihren kahlen Gebirgszugen viel unmittelbarer vor Augen als den Volkern feuchter bewaldeter Zonen Die Berge gelten dem Chinesen als die Erzeuger des Bodens und als die Verbin dungsglieder von Erde und Himmel In ihnen erblickt er den Ursprung des Seins und der Heilig keit, den Sitz der Gottheiten, die nur die Ver korperung der Naturkrafte bedeuten Sind die

spiel das Kilin berühmte Nachkommenschaft bedeuten, weil schon eine Ode des Schi King Großvater, Sohn und Enkel eines Prinzen mit Stirne, Hornern und Fußen des Fabeltieres verglichen hat, mit einem reitenden Kinde ist diese Bedeutung eindeutig bestimmt Als Gluckssymbole gelten der Drache, der Phonix, die Fledermaus, eine Ci tronengattung, die rote Farbe und anderes mehr Als Symbole der Langlebigkeit das Zeichen tscha, der Schwamm tsche, die Krote, der Kranich, der Hirsch, die Katze, der Schmetterling, die Kiefer, der Pfirsich, die Narzisse Drache, Tiger und Lowe gelten auch als Symbole ubernaturlicher Kraft Der Tiger im Bambusbusch mahnt zur Vorsicht In menschliche Gestalt gekleidet bedeutet ein Greis mit hohem Schadel, einen Pfirsich in der Hand und einen Kranich zur Seite »den Unsterblichen der Langlebigkeit« mit zwei dasselbe bedeutenden Symbolen, ein Mann mit Dschut (Glucksszepter) und Hirsch den »Unsterblichen des irdischen Lohnes«, ein Mann mit Kindern und Fledermausen (Fu, das ist Gluck) den »Un sterblichen des Gluckes«, - Vertreter der acht tagistischen Unsterblichen Alle diese Zeichen. Symbole und Gestalten wurzeln also im magi schen Taoismus



LI TI ROSEN

## Die vier Kategorien der chinesischen Malerei

SEIT der Tangzeit, in der die Geschichte der chi-O nesischen Malerei auf Grund erhaltener Denkmäler überhaupt erst einsetzen kann, gelten für die Malerei vier gegenständliche Kategorien: Die Landschaften, die Menschen und die Dinge, die Blumen und Vögel, die Pflanzen und Insekten. Schon die Reihenfolge der vier Kategorien zeigt, daß die Landschaftsdarstellung in der ostasiatischen Kunst im Gegensatz zur europäischen den ersten Rang einnimmt. Auch das Wort für Landschaft schan-schui, das ist »Berg und Wasser«, knüpft viel unmittelbarer als unsere europäischen an die Natur an, als ein ihr entnommenes Symbol, das dem Chinesen wichtigste und heiligste der Natur, eben die Berge und das Wasser festhält. Die Funktion beider, der Gebirge, die stets neue Fruchterde liefern, und des Wassers, das diese in die Ebene herabschwemmt und befruchtet, trat den Bewohnern der nordchinesischen Steppenlandschaften mit ihren kahlen Gebirgszügen viel unmittelbarer vor Augen als den Völkern feuchter bewaldeter Zonen. Die Berge gelten dem Chinesen als die Erzeuger des Bodens und als die Verbindungsglieder von Erde und Himmel. In ihnen erblickt er den Ursprung des Seins und der Heiligkeit, den Sitz der Gottheiten, die nur die Verkörperung der Naturkräfte bedeuten. Sind die

Spitzen in Wolken verborgen, dann sind sie entrückt der Erde und dem Himmel vermählt, steht man auf der Spitze der Berge und erblickt nichts als die Wolken unter sich, dann ist man dem Himmel näher als der Erde. »Von hier ist nur ein Schritt zum Himmel«, lautet eine Inschrift auf der Spitze des heiligen Berges Omischan. Die Berge werden heilig, je höher sie sind und je mehr sie durch ihre Besonderheiten auffallen. Die Höhlen und Klüfte in ihnen sind bewohnt von Geistern, Tempel werden auf ihnen angelegt, große Männer, Politiker, Weise, Dichter und Heilige stammen von dort und kehren nach vollbrachter Lebensarbeit dorthin zurück, um wieder mit der Natur eins zu werden. Der Buddhismus meißelte tausende von Buddhas in die Felsen als Sinnbild der göttlichen Kräfte und schon das chinesische Altertum scheint die schlafenden Götterfiguren in den Felshöhlen gekannt zu haben als Bild der ruhenden Naturkraft, die nur geweckt zu werden braucht. Ebensolche Heiligkeit wird von den Chinesen dem Wasser zugeschrieben. Sein nicht unmittelbar bemerkbares und doch Berge versetzendes Wirken wurde ihnen von tiefer symbolischer Bedeutung. Laotse und Konfuzius regte es zu vielen Sprüchen an. Für Laotses wei wu wei, das heißt »Wirken ohne zu handeln« war das Wasser vorbildlich und wird so erst verständlich. Himmel, Erde und Wasser bilden für den Chinesen eine Dreiheit, die in der Kunst immer

wieder dargestellt wird, nicht nur auf den Rollbildern, wo sie den Gegenstand für künstlerische Gestaltung von individueller Schöpferkraft bilden, sondern auch auf allen Werken der angewandten Kunst, wo sie trotz schematisierter Verwendung immer wieder zu neuen reizvollen Bildern vereinigt wurden.

In die Kategorie »Die Menschen und die Dinge (jen wu)« gehören die Darstellung des Menschen und alles von seinen Händen geschaffenen. Sie zerfällt wieder in Unterabteilungen mit ihren eigenen Darstellungsregeln, die Ende des siebehnten Jahrhunderts in ein definitives System zusammengefaßt wurden. Eine der wichtigsten dieser Unterabteilungen heißt »Die Häuser und Türme mit Stockwerken«, die eine besondere Technik besitzt, die wir an vereinzelten Originalen bis in die Blütezeit der Tang-Periode verfolgen können.

Die »Blumen und die Vögel (hua niao) « bilden die dritte Kategorie und schildern das Leben der Vögel inmitten der von ihnen bevorzugten Pflanzen, der Wasservögel in ihrem Röhricht, der Strauchhühner mit ihren Sträuchern, und der auf den Bäumen nistenden oder in Felsen horstenden Singund Raubvögel. Als Stammvater dieser Kategorie wird in Ostasien Hsü Hsi gehalten, ein Maler, der im zehnten Jahrhundert im südlichen Tang-Staate am Yangtse lebte. Seine Lotosblumen wurden vorbildlich für spätere Generationen.

Dieser eng verwandt ist die vierte Kategorie. »Die Pflanzen und Insekten (ts'ao tsch'ong)«, deren Bilder die Insekten mit ihren Nahrpflanzen wiedergeben. Diese beiden Kategorien bilden ein ureigenes Gebiet der ostasiatischen Malerei, auf dem sie Bewundernswertes geleistet hat. In der europaischen Kunst ist ihnen nur Albrecht Durer mit seinen bekannten Aquarellen und einige wenige hollandische Meisterwerke, wie etwa der Stieglitz von Carel Fabritius, an die Seite zu stellen, wahrend gerade die vielleicht von China her angeregte hollandische Blumenmalerei die Große der ostasiatischen erst im rechten Licht erscheinen laßt. Die dritte Kategorie hat wieder eine Reihe von Unterabteilungen für gewisse durch symbolische Werte ausgezeichnete Pflanzen und Blumen, wie Bambus, Pflaumenbluten, Epidendrum, Iris, Lotos, Orchidee und Chrysantheme, fur deren Darstellungsmethoden eigene Vorschriften bestehen.

#### Mensch und Natur

WAHREND in Westeuropa das Verhaltnis des Menschen zur Natur stets ein individuell abgestuftes war, das nur in gewissen Perioden, die wir romantisch zu nennen pflegen, weitere Kreise zog, war es in China seit den altesten Zeiten schon bewußt gepflegt und methodisch ausgestaltet. Die Natur war dem Ostasiaten schon sehr fruh ein bestimmender Faktor seiner ganzen

Lebensstimmung geworden, und die chinesische Landschaftsmalerei ist nur aus dieser geradezu schulmaßigen Pflege der Versenkung in die Landschaft erklärlich. Ohne Vorbereitung kommen wir ihr daher nicht näher. Wir konnen nicht so ohne weiteres in sie hineinspazieren wie in Landschaftsbilder unserer alten Meister. Nicht das individuelle Erlebnis der Natur durch den Einzelmenschen, sondern das kosmisch begrundete, allgemeine Naturempfinden wird in seiner kunstlerischen Auswirkung Gegenstand der Malerei und bedarf daher der Betrachtung.

Im ursprunglichen Verhaltnis zur Natur laßt sich aus den altesten literarischen Quellen ein deutlicher Unterschied zwischen den Volkern Nordund Sudchinas erkennen, der im starken Kontrast zwischen der nordlichen Steppenlandschaft mit ihren endlosen Ebenen und kahlen Gebirgen und der pittoresken, uppig grünen Landschaft des Sudens begrundet ist. Die beiden Flußtaler des Hoangho und des Yangtse sind die zwei typischen Vertreter dieses Gegensatzes. Die Erde war fur die Ackerbauer des Nordens ein Gegenstand der Verehrung, weil ihr Leben von ihrer Fruchtbarkeit abhing. Schon im alten Buche der Oden (Schi-king) stehen viele Verse mit feinsinnigen Naturbeschreibungen, allein sie sind mehr formaler Art und werden gern zu Vergleichen mit menschlichen Vorgangen benutzt; kurz, sie haben den lehrhaft ethischen, abstrahierenden

Dieser eng verwandt ist die vierte Kategorie. »Die Pflanzen und Insekten (ts'ao tsch'ong)«, deren Bilder die Insekten mit ihren Nahrpflanzen wiedergeben. Diese beiden Kategorien bilden ein ureigenes Gebiet der ostasiatischen Malerei, auf dem sie Bewundernswertes geleistet hat. In der europaischen Kunst ist ihnen nur Albrecht Durer mit seinen bekannten Aquarellen und einige wenige hollandische Meisterwerke, wie etwa der Stieglitz von Carel Fabritius, an die Seite zu stellen, wahrend gerade die vielleicht von China her angeregte hollandische Blumenmalerei die Große der ostasiatischen erst im rechten Licht erscheinen laßt. Die dritte Kategorie hat wieder eine Reihe von Unterabteilungen für gewisse durch symbolische Werte ausgezeichnete Pflanzen und Blumen, wie Bambus, Pflaumenbluten, Epidendrum, Iris, Lotos, Orchidee und Chrysantheme, fur deren Darstellungsmethoden eigene Vorschriften bestehen.

#### Mensch und Natur

WAHREND in Westeuropa das Verhaltnis des Menschen zur Natur stets ein indviduell abgestuftes war, das nur in gewissen Perioden, die wir romantisch zu nennen pflegen, weitere Kreise zog, war es in China seit den ältesten Zeiten schon bewußt gepflegt und methodisch ausgestaltet. Die Natur war dem Ostasiaten schon sehr fruh ein bestimmender Faktor seiner ganzen

Lebensstimmung geworden, und die chinesische Landschaftsmalerei ist nur aus dieser geradezu schulmaßigen Pflege der Versenkung in die Landschaft erklarlich Ohne Vorbereitung kommen wir ihr daher nicht naher Wir konnen nicht so ohne weiteres in sie hineinspazieren wie in Landschaftsbilder unserer alten Meister Nicht das individuelle Erlebnis der Natur durch den Einzel menschen, sondern das kosmisch begrundete, allgemeine Naturempfinden wird in seiner kunst lerischen Auswirkung Gegenstand der Malerei und bedarf daher der Betrachtung

Im ursprunglichen Verhaltnis zur Natur laßt sich aus den altesten literarischen Quellen ein deut licher Unterschied zwischen den Volkern Nord und Sudchinas erkennen, der im starken Kontrast zwischen der nordlichen Steppenlandschaft mit ihren endlosen Ebenen und kahlen Gebirgen und der pittoresken, uppig grunen Landschaft des Sudens begrundet ist Die beiden Flußtaler des Hoangho und des Yangtse sind die zwei typischen Vertreter dieses Gegensatzes Die Erde war fur die Ackerbauer des Nordens ein Gegenstand der Verehrung, weil ihr Leben von ihrer Fruchtbarkeit abhing Schon im alten Buche der Oden (Schi king) stehen viele Verse mit fein sınnıgen Naturbeschreibungen, allein sie sind mehr formaler Art und werden gern zu Vergleichen mit menschlichen Vorgangen benutzt, kurz, sie haben den lehrhaft ethischen, abstrahierenden

Geist des Nordens Um das funfte Jahrhundert von Christus bekam der Suden die geistige Oberhand und damit auch seine romantisierende Lyrik Seit Beginn der Han Zeit wird das Naturgefühl ımmer intensiver Auch Kaiser wie Wu Ti machen sich als Lyriker Namen Dieses Aufbluhen des Naturschwärmens war schon eine Folge der alte sten Naturmystik des Sendschutsu, die von den Sennin, Bergbewohnern mit »ewigem « Leben, ge ubt wurde, in sehr alte Zeit zurückreicht und zur Zeit des Tsin Schi Huangti (246-200 v Chr) schon eine große offizielle Stellung einnahm, auch von spateren Kaisern gefordert wurde Der Weg zur Erreichung des Sendschutsu war so steil wie die Berge, wo sie hausten Gleich Laotse und Dschuangtse forderte auch das Sendschutsu von seinen Jungern absolute Ruhe der Seele und Überwindung des weltlichen Ehrgeizes Alle drei Lehren verschmolzen schließlich zum Sy stem des spateren Taoismus, dessen tiefgreifender Einfluß auf die Gestaltung der Landschaft nie mehr aufhorte, zumal er in neuen Sekten vari iert immer erneuten Einfluß gewann. Er wurde ein wichtiger Gegenstand der Landschaftsmalerei, den diese trotz seiner Abstraktheit zu ver bildlichen, darzustellen suchte

Diese Naturphilosophen der Vor-Tang Zeit ubten entscheidenden Einfluß auf die Landschaftsver ehrung und die Landschaftskunst aus, die lyrische und die malerische, zumal unter ihnen auch Dichter und Maler weilten Dazu kam der Brauch, daß sich alle politisch Unzufriedenen in die Bergeinsamkeit zuruckzogen Durch die zahl reichen politischen Umwalzungen und den hau figen Dynastienwechsel bis zur Tangperiode gab es deren in großer Zahl Da es sich durchwegs um Angehorige der hochsten Bildung handelte, die ja Voraussetzung fur die Erlangung politisch einflußreicher Stellen war, gewannen diese Einsiedler allmahlich starken Einfluß auf die Dichtkunst, die von ihnen auf einen ganz naturgemaßen Ton gestimmt wurde Als gefeierte Hofdichter kehrten sie nach jahrelanger Zuruckgezogenheit wieder in die Welt zuruck. Als weiterer Forderer der Naturliebe gesellte sich der Buddhismus, der viel fach mit dem Taoismus verschmolz. Die buddhistische Landschaftsbetrachtung nahm ihren Aus gang von der Tschansekte, deren Lehre von Bôd hıdharma begrundet wurde, dem achtundzwan zigsten Buddha-Patriarchen, der vom Kaiser Wu Ti der Liang-Dynastie im sechsten Jahrhundert nach China gerufen wurde. In der Malerei trat seine Lehre erst in der Sungzeit in die Erschei nung Die in ihrem Wesen vollig unchinesische Tschanlehre verdammte alles Geschriebene, also die bisher so hoch gewerteten Bucher, und schrieb ihren Jungern vor, die Kategorien ihres Denkens nach dem Vorbilde der Organisation der Natur neu aufzubauen Eine Frucht dieses »naturalistischen« Denkens, wenn man es so nennen darf,

ist offenbar die oben besprochene Kategorienein teilung der Gegenstande der Malerei, die zeigt, welche originellen Resultate dieses Denken zeiti gen konnte Der Übergang zur Landschaftsmalerei war eine naturliche Folge der Verbreitung der Tschanlehre in der Sungzeit Kuo Hsi (geboren um 1020), einer der großten Sungmaler, malte große Landschaften an die Mauern der prinz lichen Palaste und schrieb auch eine Abhandlung uber »Das Erhabene in der Landschaftsmalerei«. die also beginnt Wo liegt der Grund, daß gute Menschen so sehr die Landschaft liehen? Des halb, weil mitten von Obstgarten und Hugeln ein Mann immer Raum hat, seine naturliche Nei gung zu pflegen, weil Bache und Felsen nie verfehlen, zu gefallen dem Herumstreicher, der pfei fend seinen Weg geht Weil Fischen und Holz sammeln die naturliche Berufung des Eremiten ist, unmittelbar daneben, wo die Vogel und Bienen ihre Nester bauen --- Die bevor zugten Gegenstande der Landschaftsmalerei der Sungzeit und der im gleichen Geiste malenden spateren Geschlechter sind damit schon angedeu tet Auch erklart sich das so haufig wiederholte Motiv eines dem Beschauer den Rucken keh renden in die Betrachtung der Landschaft versunkenen Menschen Damit trat der Ausgangs punkt dieser Landschafterschule, die hemmungs lose, konzentrierte Versenkung in den Geist der Natur, auch sichtbar als Gegenstand in die Erscheinung. Das Bild bekam fast doktrinare Bedeutung, wurde ein Instrument der philosophischen Lehre, aber in einer Weise, die seine kunstlerische Reinheit nicht beeintrachtigte. Der Hauptsitz der Naturbetrachter der Tschansekte und ihrer Maler war der Suden, das Stromgebiet des Yangtse, wo in Nanking schon Wu Ti den buddhistischen Gottesdienst eingefuhrt hatte, und in Kaifengfu und Hangtschai, den Residenzen der sudlichen Sungdynastie, die akademischen Malschulen bluhten, kurz, in jenen Gegenden, wo Berge und Gewasser wirklich die Elemente der Landschaft bilden, die nach ihnen benannt wurde. Die Monche und Abte der Tschan- (oder Zen-) Buddhisten wurden unter der sudlichen Sungdynastie zumeist Landschaftsmaler. Die Malerei war ihr Gottesdienst Eifrige Nachahmung und Fortsetzung fand diese Landschaftskunst in Japan, als in der Aschikagazeit (vierzehntes Jahrhundert) der Zenbuddhismus, die Sungpoesie und Werke der sudlichen Sungmalerei eingeführt wurden Damals erwarb Japan jene Schatze an Sungoriginalen, die es zum Teil heute noch besitzt, und denen auch wir unsere Kenntnis jener Kunst auf Grund von Origmalen verdanken. Die Zentempel mit ihren Klostern wurden die Kunstschulen fur Generationen von Malern aber auch fur Philosophie, Poesie und Musik der Sungzeit, der sich nur die vornehme Jugend widmete. Die Einfachheit und der gute Geschmack der Sungkultur gehorte in Japan nunmehr zum guten Ton und die edle Sung-Topferei lebte in den Geraten des Teezeremoniells wieder auf, das diesen Ästhetizismus uberhaupt zum reinsten Ausdruck brachte.

## Die japanische Historienmalerei

▲ USSER den von China übernommenen gegen-A standlichen Kreisen hat die japanische Malerei einen eigenen nationalen Kreis ausgebildet, der auch eine eigenartige japanische Gestaltung gefunden hat: Die Illustrierung literarischer Erzahlungen Die Vorliebe dafur zeigte sich schon fruh in der bildlichen Ausschmuckung buddhistischer Geschichten, wie in der Rolle des Kwako-genzai-ingwa-kyô, die in den Bildrollen mit Heiligengeschichten und Tempellegenden ihre Fortsetzung fand. Kunstlerisch von großerer Bedeutung aber war die malerische Behandlung von Gegenstanden der weltlichen Literatur, der entweder frei erfundenen oder an historische Ereignisse anknupfenden Erzahlungen (Monogataris), der Tagebucher, die Hofgeschichten und Liebeshandel behandeln und Skizzenbucher, die alles Mogliche aufzeichneten. Diese Dichtungen findet man in der japanischen Literaturgeschichte von Karl Florenz eingehend behandelt. Sie stammen haufig von Dichterinnen. So auch das seiner hervorragenden Verbildlichung wegen bekannt gewordene Gendschi-monogatari der Frau Murasal, Schikilm Das hernhmteste Werk aus diesem

Kreise sind die Bildrollen, die das Heidschimonogatari, die Schilderung eines Burgerkrieges zwischen zwei machtigen Familien, illustrieren und von denen sich die ersten in Boston befinden. Im Gegensatz zu den vorausgegangenen buddhistischen Malschulen wurde diese nationale japanische Malereivon der Yamato-Schule, die nach der gleichnamigen Landschaft benannt ist, gepflegt und gipfelte in der Tosa-Schule im dreizehnten Jahrhundert. Ihre Bildrollen geben uns mit ihrer Niedersicht-Perspektive aufschlußreiche Einblicke in das hausliche Leben der Japaner jener Zeit. »Die hofische Zeit Japans ersteht mit ungeheurer Lebendigkeit vor uns. Da fehlt keine Lebensaußerung, die nicht von dem weltfreudigen Kunstler aufgenommen ware: die Hauser von arm und reich, innen und außen; Tempel, Palaste und Kloster manchmal noch im Bau; Brande; Soldaten aller Art, Ritter und Bogenschutzen; Bonzen und Nonnen; Arbeiter und Burger; die Trachten aller Stande, angefangen bei den Bergen von Stoff, die das Kleid der Hofdame bildeten, bis zum kleinsten Lendenschurz des Arbeiters; Transportmittel, die von Ochsen gezogenen, zweiraderigen Karren, aufgeschurte Pferde; Hunde, Katzen; Gastmahler, Tanze und Musikinstrumente.« Die Blute der Bildniskunst in jener Zeit war nur eine naturliche Folge dieser national gerichteten Epoche. Eine Fortsetzung fand diese auf den Menschen und seine Umgebung eingestellte Malerei, die

den Chinesen trotz ihrer dafur bestehenden Kategorie in ihrer ganzen Reichhaltigkeit und Buntfarbigkeit fremd blieb, weil ihr ganz enge Grenzen gesteckt waren, im achtzehnten Jahrhundert ım Ukiyoye, das uns Europaern durch den japanischen Holzschnitt früher bekannt wurde, als die vorausgegangene große Kunst Ostasiens, und deren einstige Bewunderung und Überschatzung sich nunmehr in das Gegenteil verkehren mußte An die Stelle der vornehmen Hof- und Adelskreise trat nun das Bauernvolk und der Groß stadtpobel Immerhin kann dieser Volkskunst eine starke kulturhistorische Bedeutung nicht abgesprochen werden Besonders das Leben der japanischen Frau und die Schonheit des Weibes wer den in allen Variationen geschildert

# Die Gestalten und ihre Gestaltung

Die naturferne Landschaft

UNTER »Gestalten« verstehen wir die Motive, Modelle, Elemente, die der Künstler aus der Natur, der Umwelt, aus einem anderen Kulturkreise oder der Phantasie auswählt, um sie durch formale Mittel zum Kunstwerk zu gestalten. Der Künstler kann nicht alles brauchen, er muß auswählen; der Maler muß auf das Sichtbare, der Bildhauer auf das Tastbare sich beschränken. Von dieser Auswahl, die in der ostasiatischen Kunst besonders streng war, ist in den folgenden Abschnitten die Rede.

Schon die älteste Zierkunst der Chinesen, wie sie uns auf den Sakralgefäßen entgegentritt, hatte die Landschaft, und zwar kosmische Landschaftsvorstellungen zum Gegenstand. Denn ihre Elemente bedeuten Himmelsraum, Wolken, Donner und Regen. Den Raum symbolisiert die Gefäßfläche, die Wolken und den Donner ein spiralförmiges Ornament, das mit den ältesten ideografischen Schriftzeichen für Wolken und Donner übereinstimmt, und der Regen, die Feuchtigkeit, das befruchtende Element, wird durch Drachenfiguren und Drachenmasken (Taotié) dargestellt. Mit diesen teils abstrakten, teils naturfernen Gestalten wird die auf die Befruchtung der Erde gerichtete kosmische Vorstellung der Chinesen versinnlicht. Sie sind bodenständig chinesisch.

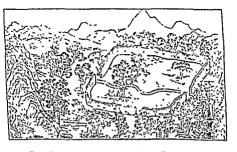
Eine Änderung tritt erst in der Han-Zeit ein, als China mit Westasien in regen Tauschverkehr tritt. In dieser Zeit erscheinen auf den Bronzegefäßen statt der bisherigen Ornamentik Enten und Fische, die im Wasser schwimmen; die Mantelflächen der keramischen zylindrischen Gefäße wurden mit Gebirgen und Tieren reliefmäßig geschmückt, während die Deckel dieser sogenannten »Gebirgsgefäße« vollplastisch vom Wasser, in dem Enten schwimmen, aufsteigende kahle Gebirgslandschaften mit vereinzelten Bäumen und Tieren darstellen. Auf einigen dieser Gefäße wurden die Gebirgszüge durch wellenförmige Reliefstreifen dargestellt, in die Tiere gestellt sind. Es ist dies die gleiche Art von Landschaftgestaltung, die wir in den Höhlenmalereien in Ming-Öi im Tarimbecken finden, und die altorientalischen Ursprungs ist, und durch die iranische Kultur nach Zentral- und Ostasien vermittelt wurde. Somit haben wir es in China in dieser Zeit mit persischen Landschaftsgestalten zu tun. Sie erscheinen auch auf den Metallspiegeln, die gleichzeitig mit ihren Traubendekor hellenistisch-baktrischen Einfluß bezeugen, und auf anderen Objekten des alten Schatzhauses in Nara. Daß auch die gemalten Landschaften der Han- bis Tang-Zeit nach diesem iranischen Schema gemalt wurden, wie es in den Grotten von Ming-Oi noch erhalten ist, erfahren wir von Tschang Yen, einem Schriftsteller der Tang-Dynastie, der in seinem Buche »Berühmte Bilder der verschiedenen Dynastien « mitteilt, daß in der Zeit der sechs Dynastien (funftes bis sechstes Jahrhundert nach Christus) Bergspitzen in Form von Haarnadeln oder Kammen gemalt wurden, das Wasser so ungeschickt und plump wiedergegeben wurde, daß es keine Spur von Leben zeigte, die menschlichen Figuren größer erscheinen als die Berge, wahrend die Baume aussahen wie ausgestreckte menschliche Arme mit offener Hand und ausgestreckten Fingern. Dieser konventionellen Landschaftsdarstellung machte erst Wu Taotse durch seinen Realismus ein Ende.

#### Die Gestalten der Hanreliefs

DIE mit eingeritzten, oder ganz flach von der aufgerauhten Grundflache sich abhebenden Figuren geschmuckten Steintafeln einiger Graber der Han-Zeit sind die einzigen Denkmaler, die uns eine Vorstellung von dem Gestaltenkreis der altchinesischen Malerei geben. In der Provinz Schantung, also in Nordchina gefunden, stehen sie mit ihrem Realismus in auffallendem Gegensatze zur abstrakten oder wenigstens naturfernen Gestaltenwelt des Nordens. Dieser Widerspruch wird durch die Annahme ihrer Abstammung vom sudchinesischen Gestaltenkreise gelost, eine Annahme die durch die gegenstandliche Übereinstimmung mit den ausfuhrlichen Beschreibungen der sudlichen Palastmalereien zur Gewißheit wird. Ebenso wie Nordchina inder Han-Zeit die Landschaftsgestalten

aus Zentral- und Westasien ubernahm, lieferte ihm Sudchina die menschlichen Gestalten. Im Süden, der ganz allgemein zur menschenbildenden Darstellung neigt, tritt uns auch in China die menschliche Figur, wenn auch primitiv, schon auf den altesten Denkmalern, den Bronzetrommeln entgegen. Sie wurde in den Palastmalereien offenbar bis zu jener Vollkommenheit ausgebildet, in der sie auf den Hansteinen erscheinen. Der erste Anlaß zur menschlichen Darstellung bei den chinesischen Sudvolkern war wie uberall die Vermenschlichung der Naturgottheiten, die wir auf den Hansteinen wieder finden. Windgott. Donnergott und Regengeister mit ihren Attributen. Als der um zweihundertneunzig vor Christus verstorbene Dichter Tschü Yuan als Verbannter Südchina durchwanderte, »sah er die Tempel fruherer Konige von Tsu und die Opferhallen ihrer Großbeamten, worm die Wunder von Himmel und Erde, von Gottern und Geisterwesen in Bergen und Stromen, sowie der alten Weisen und Heiligen Taten und Seltsamkeiten gemalt waren. Vom Wandern ermüdet ruhte er an ihrem Fuße aus und sah dann emporblickend die Gemalde«.





Die Gestalten der naturnahen Landschaft

DIE naturnahe Landschaftsmalerei Chinas nahm ihren Ausgang von der landkartenmaßigen Darstellung zusammenhängender Landschaft auf Bildrollen. Ein hervorragendes Beispiel solcher Panoramen war Wang Wei's, des großen Landschafters der Tangzeit Bildrolle, die seinen Landsitz am Wangflusse wiedergab und uns unter andern in einer in Stein eingravierten Kopie erhalten ist. Daß diese Art von Landschaftsdarstellung aus der altchinesischen Kartographie hervorgegangen ist, steht heute fest. Sie wurde auch als ein Zweig der Landschaftskunst bis in die Mingzeit geubt und zeitigte in der berühmten Rolle des Sesschu vielleicht die reifste Frucht, die uns erhalten ist. Für beide Zweige des kartographischen Urtypus war die wirkliche Landschaft

die gegebene Gestalt, wahrend jedoch der eine, die Landkarte, immer konventioneller wurde, wuchs die Panoramalandschaft immermehr in kunstle rische Gestaltung hinem Wie frei diese schon in der Tangzeit geworden war, beweist die Erzahlung von Wu Taotse's Landschaft des Kialing Flusses ın Szetschuan, die er aus dem Gedachtnis an die Wande der Palasthalle in Loyang malte Die Feststellung dieses Ausgangspunktes der chine sischen Landschaftsmalerei ist jedoch von grund legender Wichtigkeit, weil sie ihre absolute Au tochthome, thre Bodenstandigkeit und diese als eine vollkommen gesunde, wirklichkeitsbewußte beweist Die Generationen lang geubte Pietat und Treue gegenuber der Natur war die Voraussetzung fur jene Freiheit, jene Emanzipation von der Ge stalt, die die Nebellandschaften eines Mu tschi ermoglichten Die Tangmeister reisten, studierten und skizzierten die Natur, auch ein Wu Taotse wird es getan haben Allein nicht jede, nicht die nordische Landschaft reizte sie und ihre Auftrag geber, wie es der Fall des Wu Taotse beweist, sondern der Suden So waren schon diese fruhen Panoramen romantisch gefarbt, und daß sie bei aller Naturtreue auch schon voll dichterischer In tuition waren, fuhlt man selbst aus solchen doch nur annahernd das Original wiedergebenden Ko pien heraus, wie die Wang Weis, die mit der Pa storalsymphonie Beethovens verglichen wurde Es war also die sudchinesische Landschaft, als

leren Grenze ungefahr das Flußgebiet des Yangtse auch mit seinen linken Nebenflussen gilt, die von allem Anfang an von den Landschaftern als Gestaltenreservoir benutzt wurden. Sie bot reiche Fulle zur Auswahl, die mit den geistigen Stromungen wechselte, ja, zuweilen wohl der Mode unterworfen war. Da gibt es zwei Nebenflusse des Yangtse, Hsiao und Hsiang, deren Taler einem Sungmaler die Gestalten für acht Stimmungsbilder von Wetter, Tages- und Jahreszeiten lieferten und daraufhin immer wieder aufgesucht und auf ihre Stimmungen hin studiert wurden, wie etwa der Wald von Fontainebleau von den Barbizoner Malern Die acht Motive der Hsiao Hsiang wurden sprichwortlich Ferner war das Seengebiet sudlich von Hangtschou und Nanking, der Poyang- und Tungtingsee mit seinen »acht Schonheiten« bevorzugte Naturplatze, deren Gebirge, Felsen, Baume und Wasserfalle die Maler in ihren Bildern verarbeiteten Neben dieser urtumlichen Natur waren jedoch zweifellos auch die Parkanlagen der kaiserlichen und furstlichen Palaste und Tempel gesuchte Gestaltenquellen der Kunstler, zumal sie im Geiste der kosmischen Weltanschauung der Chinesen angelegt, schon Ausdruck ihrer Stellung zur Natur waren Hiei war bereits die Auswahl getroffen, die Lieblingsbaume und Pflanzen mit symbolischer Bedeutung wurden gepflegt und in Formen gezogen, die wiederum Ideen ausdruckten. In den prachtvollen Terrassengarten

der Tangresidenz Loyang streckten die Pflaumenbaume ihre schuppigen Arme in Drachengestalt aus, und die alten Fichten waren so zugeschnitten, daß sie sich wanden wie Schlangen in den Spalten verwitterter Steine. Pavillons erhoben sich auf granitenen und marmornen Fundamenten an Bergabhangen.

Auch von der Umgebung der Sungresidenz Hangtschou, der Hauptstätte der Sungmalerei gibt Fenollosas Beschreibung eine gute Vorstellung. »Staatsmanner, Kunstler, Dichter und Tschan-Priester verkehrten miteinander auf der Grundlage der geistigen Gleichheit und verbrachten ihre Nachmittage und Feiertage am Ufer der Seen, auf den Terrassen an den Dammen, oder auf den felsigen Inseln, in den hochgelegenen buddhistischen Tempeln, zu denen sanft ansteigende Pfade hinauffuhrten, und in den zahllosen Landhausern, die jede Bucht und jeden Bach einsaumten. Große zweistockige Pavillons blickten von den Stadtmauern oder von den basteiartigen Felsen auf den See hinunter, Punkte wie geschaffen zu frohen Gastmahlern, zum Genusse der schonen Sonnenuntergange, oder zu asthetischen Gesprachen. Diese lieblichen Villen waren umgeben von Garten, in denen kuhle Terrassen und anmutige Marmorbrucken über Lotosteichen, eingefaßt mit Steinen und überschattet von Baumzweigen, den wichtigsten Teil bildeten. Einige dieser herrlichen Garten bestehen noch heute, hie und da verwildert, aber mit sonderbaren Gitterfenstern und kreisrunden Turoffnungen, die zu kuhlen Innenraumen fuhren, teils in Hangtschou selbst oder in der großen Nachbarstadt Futschou und auf den Landsitzen in der ganzen Umgebung.... Noch heute beherrscht die große Pagode der sechs Krieger die Hugel, und erhebt sich von dem Flusse, an dessen Ufer der Palast der Sung stand. Aber die schonsten gedanklichen und kunstlerischen Schopfungen entstanden in den noch kuhleren, abgelegenen Hallen der Tschan-Tempel, in den einsamen Hainen, und ihre Schopfer waren erlesene Geister, menschliche Wesen, so frei, ungezwungen und eindrucksfalug, wie das Wild auf den Bergen oder die zierlichen Reiher. Das waren die priesterlichen Kunstler von der Art des Mu-tschi«. In solcher Umgebung malten also die Sungkunstler, deren Landschaften fur die Folgezeit in China und Japan maßgebend wurden.

#### Die kanonischen Regeln

WISCHEN den naturlichen und überlieferten Gestalten und ihrer formalen Gestaltung liegt der Komplex der theoretischen Kanonik. Der Kunstler blickt mit einem Auge auf die Gestalten, mit dem anderen auf die Regeln, um jene mittels dieser zu gestalten. Eine historische Kunst ohne Regeln ist ebensoweing moglich, wie eine Kultur ohne Tradition. Die westeuropaische Moderne

wird erst dann wieder ernst zu nehmen sein, wenn sie sich allgemein geltenden Regeln unterwirft. Heute lebt sie in einem anarchischen Zustand. In der Kunst Ostasiens galt die Regel mehr als anderswo. Die Übersetzung der theoretischen Werke in europäische Sprachen hat kaum erst eingesetzt. Nur das wichtigste kann hier angedeutet werden Eines der bekanntesten kompilatorischen Werke uber die chinesischen Vorschriften für die Malerei ist das Kie tse yüan hua tschuan, »Die Lehren von der Malerei des Gartens Kie tse«. Es enthält eine Sammlung von Vorschriften seit Hsieh Ho im funften Jahrhundert nach Christus. Die viel zitierten und kommentierten sechs kanonischen Regeln der Malerei des Hsieh Ho lauten in der freien doch sinngemaßen Übertragung von O. Fischer: Des Lebensstromes Kreisen gebart die Bewegung. Der Rippenfügung Gesetz vermittelt der Pinsel. Entsprechend den Wesen umreiß ihre Gestalt. Je nach den Arten leg an die Farben. Den Plan teil ab nach bestimmter Ordnung. Der Gestalten Vorbilder ubertragt die Zeichnung. Diese alteste chinesische Systematik, die bis heute kanonische Geltung bewahrt hat, steigt stufen-

und steigt herab zur Struktur, die der intuitiv 86

weise von unten nach oben. Sie geht aus vom Tschi-yun, das Geist, Seele im weitesten Sinne bedeutet, von der Intuition, die immer wieder als erste Vorausetzung der Malerei gefordert wird

beschwingte Pinsel hinschreibt, zum Umreißen der Gestalten, zum Anlegen der Farben, zur Anordnung der Gestalten bis zum Skizzieren nach der Natur, zum Naturstudium Damit wird dem Kunstler nicht die Reihenfolge des kunstlerischen Vorganges vorgeschrieben, sondern nur die Wertung der verschiedenen Stadien der kunstlerischen

Schopfung festgelegt Die Regeln des Hsieh Ho berucksichtigen die damals noch in den Anfangen stehende Landschaftsmalerei noch nicht Als erster scheint der beruhmte Landschafter Wang-Wei (699-759 n Chr) Regeln fur sie gesucht zu haben, die er jedoch nicht abstrakt formulierte sondern als Resultate seiner Naturbeobachtung niederlegte »Wind ohne Regen bewegt nur die Baumaste, aber Regen ohne Wind bringt die Baumwipfel zum Nicken Wenn der Regen aufhort, die Wolken sich verlieren, ist der Himmel perlgrau, ein dunner Nebel flutet uber die Landschaft, das Gebirge ist mit tieferem Blau gefarbt Im Sommer bedecken alte Baume den Himmel, die Gewasser fließen grun und wellenlos, Wasserfalle scheinen die Wolken zu durchbrechen « Gelegentlich gibt er eine allgemeine Beobachtung »In der Landschafts kunst muß zuerst die Idee kommen, die Aus fuhrung der Idee folgt nach« Oder »Tusch maleres ist der vorderste Zweig aller Kunst Sie vervollkommnet die Natur und vollendet des Schopfers Werk «

Der alteste Theoretiker der Landschaftsmalerei war Tsching Hao, der im Beginn des zehnten Jahrhunderts den minutiosen Landschaftsstil der Tang zeit durch einen breiten Pinselstil abloste. Er sah in der Landschaftsmalerei sechs Wesenheiten Geist, Harmonie, Gedanke, Atmosphare, Pinsel und Tusche Geist macht das Herz mit dem Pinsel gehen und die Formen der Dinge unfehlbar erfassen Harmonie ohne sichtbare Konturen sug geriert Form, sie übersieht nichts, entgeht aber doch der Vulgaritat Gedanke durchdringt das Wesen und konzentriert den Verstand auf die Formen der Dinge Der Meister der Atmosphare kann, wahrend er die Gesetze der Jahreszeiten be folgt, doch auch das Mystische heraussuchen und die innere Wahrheit festhalten. Der Meister des Pinsels kann, wenn er auch den Gesetzen und Anordnungen der Malerei folgt, doch unbehindert langs diesen sich bewegen, alles ist Flucht und Be wegung, nichts fest Der Meister der Tusche kann seinen Ton hohen oder verdunnen nach Belieben, um die Tiefe oder Seichtigkeit der Dinge aus zudrucken, er schafft so gleichsam eine naturliche Brillanz, die vom Linienwerk des Pinsels nicht erreicht wird

Er unterscheidet ferner vier Typen von Malern, den gottlichen, den mystischen, den wunderbaren und den stilvollen Der gottliche Maler macht kei ne eigene Anstrengung aus sich heraus, seine Hand gibt spoutan naturliche Formen wieder Der mysti che Maler erfahrt zuerst in seiner Einbildung die Instinkte und Leidenschaften aller Dinge, die im Himmel und auf Erden existieren; ihm fließen in einem Stil, der dem Gegenstand gemäß ist, natürliche Formen von selbst aus der Hand. Der wunderbare Maler ist überreich an schlecht beobachteten Formen. Wahrend er oft Ähnlichkeit im Detail erreicht, verliert er den Gesamtblick. Das ist das Resultat von mechanischer Handfertigkeit ohne Intelligenz. Der stilvolle Maler schweißt kleine Naturlichkeiten zusammen mit der Pratension eines Meisterwerkes. Aber je mehr er seine Zeichnung mit Dekor überladet, desto mehr entfernt sich diese vom wahren Geiste der Szene, die er malt. Das heißt »Exzeß der außeren Formen mit Armut des inneren Gehalts«. Die Arbeit des Geistes setzt Tsching Hao über die Richtigkeit der Formen. Fehlt er, so sprechen wir von »Fehlern unabhangig von der Darstellung«.

Bekannter ist der schon von Fenollosa auszugsweise wiedergegebene Essay des Sungmalers Kuo Hsi (geb. c. 1020) »Das Erhabene in der Landschaftsmalerei«. Auch er legt das Hauptgewicht auf die Inspiration und die Arbeit des Geistes. Er macht den Erfolg des Kunstlers abhangig von volliger Sammlung, Ernst mit souveraner Heiterkeit, Energie und Lebensfrische. Er verweist auf Dschuang-tses, des beruhmten Nachfolgers Laotses Vorschrift:»DerMaler entledigt sich seiner Kleider und setzt sich mit gekreuzten Beinen«. Deutlich

wird also auf die yogamaßig geschulte Sammlung als Vorbedingung der kunstlerischen Schopfung verwiesen Kuo Hsi's Sohn Kuo Ssen, der Heraus geber des Essays seines Vaters, berichtet auch, wie sein Vater die von ihm aufgestellten Vorschriften selbst befolgte Er wartete einen ruhigen, in keiner Weise von alltaglichen Sorgen beschwerten Gemutszustand ab, er arbeitete nicht ohne den Auf trieb der Inspiration in sich zu fühlen. Er wartete zum Malen sonnige Tage ab, weil das schone Wetter die Seele zur Ruhe und volligen Sammlung disponiert Mit großter Sorgfalt wurden die In strumente vorbereitet und das Zimmer mit Wohl geruch erfullt wie fur eine religiose Handlung Su Schi (1036-1101), ein beruhmter Staats mann, Philosoph, Schriftsteller und Maler stellt ahnlich wie seine Vorganger die Formen der Dinge ihrem Daseinsgrund, ihrem inneren Leben, ihrer Seele gegenuber Er spricht den Tieren, den Pa lasten, Hausern und Dingen gemeinsame Formen zu Das heißt, er gibt sich über eine gewisse Gemeinsamkeit der Struktur bei Mensch und Tier Rechenschaft, die als Ganzes einer zeichnerischen Allgemeinform entspricht Eine solche Formel findet sich auch fur die abstrakten Formen der Gebaude oder der von Menschenhand gefertigten Dinge Aber daruber hinaus musse die Funktion dieser Dinge klar werden. Die Steine erzahlen mit ihrer Ünregelmaßigkeit von ihrem Leben im Bache Wasser, Nebel und Wolken sind Ausdruck

des feuchten Prinzips Das Wasser, das Blut der Erde, kreist auch in den Pflanzen Wasser, Wolken und Nebel sind mit den Bergen und Baumen ver bunden »Fehlt die Daseinsrechtfertigung, so ist das Ganze verloren«, sagt Su Schi Es scheint, daß diese Ausführungen hauptsachlich auf logische, kosmisch begrundete Komposition der Naturgestalten abzielen, wodurch auch ihre Seele sicht bar wurde Im ubrigen beziehen sich alle »seehschen« Forderungen auf jenes unfaßbare Etwas, das über die Form hinausgehend den Inhalt des Kunstwerkes ausmacht

#### Die chinesische Form der Malerei

DIE historischen Kulturen Europas und Asiens bildeten eine Kette, die von West nach Ost und rucklaufend wieder von Osten nach Westen hinzog, und deren einzelne Glieder nicht nur die di rekte Verbindung der benachbarten Kulturen, son dern weiterleitend auch zwischen den entlegenen Kulturen eine Verbindung herstellten In keinem Kultureneine Asiens tritt diese Mischung deutlicher in die Erscheinung, sondert sich das Übernommene vom Bodenstandigen klarer als in China, dem ein zigen Lande mit einer kontinuierenden Kulturtradition vom zweiten vorchristlichen Jahrtausend bis heute, und weiterhin in Japan In der kunst lerischen Form tritt dieser Dualismus deutlich zu tage Disehen wir, wie China durch den Buddhis

mus mit seiner kirchlichen Kunst noch am eurasischen Kunstkreise angehängt ist, während es gleichzeitig seine eigene Form ausbildete, die — ganz aus der eigenen Weltanschauung erwachsen — etwas dem gesamten Westen gegenüber völlig Neues war.

Die durch den Buddhismus vermittelte Form, die China und Japan mit Indien und dem christlich mediterranen Kunstkreise gemeinsam hat, ist die betonte, geschlossene, lineare, tektonisch-symmetrische, die gewachsene, sinnlich-klare, die im deutlichen Gegensatz steht zur bodenständig chinesischen und zur wieder anders gearteten japanischen unbetonten, offenen, malerischen Form. In gewisser Beziehung hängt freilich auch diese letztere mit dem eurasischen Gesamtkreis zusammen als ein Sonderglied der nordischen Form, die mit der buddhistisch-christlichen Südform kontrastiert. An der großen historischen Auseinandersetzung des Nordens mit dem Süden auf künstlerischem Gebiete nahm auch China teil.

Die auf gesetzmäßige Erscheinung und feierliche Repräsentanzabzielende buddhistische Malerei und Plastik ordnete streng symmetrisch zu beiden Seiten einer Mittelachse und gab den Einzelfiguren oder Gruppen durch Rahmung mit Kreisen oder Spitzbögen eine möglichst abgeschlossene geometrisch-abstrakte Gesamterscheinung. Neben dieser gibt es aber auch innerhalb des buddhistischen Götterkreises eine zweite Darstellungsform für

jene heftig bewegten oder sich im Wirbel drehenden Gottheiten, aus deren Armen vielerlei magische Krafte ausflammen Strenge Symmetrie ware threr vehementen Erscheinungsform nicht forderlich, doch pflegen auch sie um die Mittelachse des Bildes zu kreisen, weil eben dadurch die m ihrem Innern tatige Kraftquelle, das unsichtbare Zentrum ihres Wirbeltanzes formal verdeutlicht wird Man vergleiche dieses urweltliche elementare kosmische Kreisen mit den pathetisch getragenen Schopfergesten des Weltschopfers Mıchelangelos und frage sich, wo das Unfaßbare, die schopferische Urkraft mit überzeugenderer Dynamik zur Darstellung gelangte Bei diesen Gottheiten hat die geschlossene lineare Form ei ner malerischen Platz gemacht, und auch diese Erscheinungen werden wir kaum anders als durch die Einwirkung des nordischen Geistes erklaren konnen

Suchen wir die lineare und malerische Form zu prazisieren, so erkennen wir als Kennzeichen der der ersteren zunachst die einfache Umreißung mit Linien, dann aber auch die plastische Modellierung mit der Linie statt mit Licht und Schatten Die Linie dient der chinesischen Malerei und Plastik nicht nur zur Abgrenzung der Bildgegenstande, sondern sie besorgt durch die An und Abschweilung, durch Rundung und Tempo auch die Modelherung der Figuren Diese Unterscheidung bedeutet eine markante Verschiedenheit zwischen der

abendlandischen und ostasiatischen Kunst Zwei große Weltreiche der darstellenden Kunst, die sich ım Mıttelalter ım Tarımbecken verzahnten, deren gegenseitige Auswirkungen jedoch wechselweise weithin spurbar sind, waren damit geschaffen Die Figuren der buddhistischen Malerei sind fast ausschließlich mittels der modellierenden Linie, des schwellenden Konturs gestaltet, und sie verdanken dieser formalen Askese ihre abstrakte, transzendentale Erscheinung Der Abbildung 36 wiedergegebene Mandschusrı zeigt die Modellierungs faliigkeit des Pinselkonturs in ihrem vollen Um fang Das uber dem rechten Knie ballonartig ge schwellte, durch den darauf liegenden Unterarm niedergepreßte und dann wieder in freier Schwel lung über den Arm gelegte Gewandende konnte mit seiner plastischen Blahung kaum überzeugender gegeben werden Hier herrscht allerdings eine Freiheit der Konturen, die nicht die typische ist, die vielmehr in Japan, wo die buddhistische Malerei sich ausleben konnte, durchwegs aus gleich maßig dunnen oder nur kaum merklich anschwel lenden Kurven gebildet werden, aus Kurven, die akkordmaßig zusammenklingen und ein hirmo nisches Ganzes bilden Auch plastische Werke, wie der Schaka im Kondo des Horyudschi (Abbil dung 21) und der Maitreya im Tschugudschi Klo ster (Abbildung 23) sind Beispiele fur die Harmonisierung des Linienflusses Die Vollendung der linearen Harmonie des gemalten buddhistischen

Heiligen konnte nur durch zähes Fortbilden und Festhalten an einer dafür bestehenden schulmä-Bigen Tradition erreicht werden. Alle die Bögen und Striche, aus denen die Körperteile bis zu den Details der Augen, der Nase, des Mundes und so weiter gebildet wurden wurden einzeln nach Vorlagen geübt. Die Formen wirken daher schematisch und sind völlig dem Ganzen untergeordnet, dessen monumentale Erscheinung sie durch individuelle Abweichungen stören würden. Neben diesem linearen gibt es jedoch auch einen nicht nur mit Konturen, sondern auch mit Farbflecken und Flächentönungen arbeitenden Stil, den wir seiner unmittelbar malerischen Wirkung wegen am besten als malerisch bezeichnen, ohne darunter dasselbe zu verstehen wie in Europa. Besonders in den Sunglandschaften und den ihnen folgenden japanischen Schulen herrschte eine Tuschmalerei von solcher Unmittelbarkeit der Formgebung, wie sie dem mit Tusche gefüllten Pinsel immanent war. Das Ziel dieser Künstler war möglichste geistige Verdichtung durch Abstraktion von jeder Nebensache und Konzentration auf das Wesentliche. Und dieses wieder suchte man mit der Unmittelbarkeit des einmaligen inspirierten Pinselstriches zu erreichen. Das ist die Form im Sinne des Tschi-yün und des Scheng-tung, der Geistigkeit und Lebendigkeit. Aus dieser vorwiegend geistigen Einstellung auf die Dinge und ihre Darstellung folgt auch die völlig andere formale Ausein-

andersetzung des Chinesen mit dem Raume. Objektivierte der europäische Künstler den Raum, indem er sich außerhalb stellte und ihn mit konstruktiven Mitteln darstellte, so identifizierte sich der Chinese mit dem Raum ebenso wie mit jeder Gestalt und gestaltete ihn nach Maßgabe der geistigen Forderung. Die Zentralperspektive ist nur eines der vielen konventionellen Raumgestaltungsmittel, und es ist ohne weiteres klar, daß eine Malerei, die mit der Langrolle heranwuchs, sich anderer Raumgestaltungsmittel bedienen mußte, als die an keine Formate gebundene europäische. Wir können die fortlaufende Darstellung eines Makemono nicht mit einem Blick umfassen wie eine Bildtafel, sondern nur an unseren Augen vorübergleiten lassen, nehmen sie also in zeitlicher Folge, wie die Musik, in uns auf, woraus folgt, daß sie ähnlichen formalen Gesetzen unterworfen sein muß, wie ein Musikstück. Nun ist das wichtigste formale Mittel der Musik, mit dem sie sich allein verständlich machen kann, die Wiederholung. Die Motive kehren in verschiedenen Tonlagen und von verschiedenen Instrumenten gespielt - in anderen Klangfarben wieder und werden variiert. Symfonische Sätze werden wiederholt. Das gleiche Mittel wird auch auf den landschaftlichen Langrollen verwendet, der Zusammenhang also nicht durch die perspektivische Vereinheitlichung des Raumes, sondern auf diesem Wege erreicht. So sehen wir auf dem Yangtse-Panorama des Tschü-Jan (Abbildung o bei Fischer, Chinesische Landschaftsmalerei) sechs bis sieben Gebirgsketten intermittierend übereinandergestellt, wie die Bläser- und Streicherstimmen in einer Partitur und die gleichen linearen Motive erscheinen abwechselnd oben und unten in baßmäßiger Breite und diskantmä-Biger Schmalheit und Höhe. Oder es schlingen sich Baumreihen bandartig durch die Bildfläche hin und führen das Auge vom vorderen Bildrande in die Bildmitte hinein und in Schleifen wieder nach vorne. Auch dieses Mittel ist raumbildend. Ebenso die besonders in den hochformatigen Hängerollen übliche kulissenhafte Anordnung der Gebirge, die, unterstützt von toniger Abstufung, also von Lustperspektive, eine ungemein starke Tiefenwirkung erzielt.

Die chinesische Malerei ging jedoch über diese mit den Mitteln der kulissenhaften Überschneidung und der Luftperspektive erzielten Raumwirkung innaus, um mit rein abstrakten Mitteln die Illusion des unendlichen Fernraumes zu erreichen. Man schob zu diesem Zweck eine steil abfallende Gebirgskulisse in die Bildfläche hinein und stellte oder setzte einen Menschen darauf, der vom Beschauer abgekehrt in die Ferne blickt. Die Ferne wird durch die absolut leere restliche Bildfläche nicht dargestellt, sondern symbolisiert. Die Bildfläche wird das Symbol des unendlichen Raumes (Abbildung 42). Die Philosophenlandschaften der Sungzeit erfüllten so die Forderung des Laotse:

»Darum führt das Streben nach dem Ewig-Jenseitigen zum Schauen der Krafte, das Streben nach dem Ewig-Diesseitigen zum Schauen der Raumlichkeit.«

Die letztmogliche Steigerung in dieser Richtung war die Loslosung der Gestalt vom sichtbaren Zusammenhang mit dem Erdboden, von dem nur noch ein hoher Baumast in die Bildflache hineinragt, auf dem ein Vogel sitzt. Mu-tschis schlafender Star in dem sich das Tao zu verkorpern scheint, ist wohl die tiefste Schopfung dieser Reihe Regelmaßig ragt eine Zweigspitze über den oberen Rand in die Bildflache herein und bewirkt den flachenhaften Zusammenhang, die Spannung in der Flache, ihre Emanzipierung vom unendlichen Raum, in dem die Gestalten hangen. Nur eine Kategorie von Gegenstanden wurde raumlich nach einem konstruierten System dargestellt: die Gebaude. Fur sie galt die »Parallelperspektive«, die »perspektive cavalière« der Franzosen. Die Horizontlinie ist sehr hoch gelegt, und die Linien konvergieren nicht, sondern bleiben parallel, der Höhe sowohl wie der Tiefe zu. Der Standpunkt des Malers wie des Beschauers liegt hoch, sodaß wir auch die hochsten Dacher noch in der Niedersicht, und zwar regelmaßig etwas von der Seite, also in einer schragen Niedersicht sehen (Abbildung 55). Dieses nur dem ferne Stehenden so erscheinende Übereinander der Etagen mit Nicdersicht wird auch in nahe gerückten Bildern beibehalten und durch entsprechende Ausschnitte ermöglicht. Als Anomalie dieser Parallelperspektive könnte das Konvergieren der Schräglinien nach vorne erscheinen, das sich häufig feststellen läßt und zur Hypothese einer umgekehrten Perspektive der Chinesen geführt hat.

Die ebenfalls häufig zu beobachtende Verkleinerung der Figuren gegen den Vordergrund würde sich leicht als weitere Folge dieser umgekehrten Perspektive erklären. Trotzdem kann von einer solchen als System nicht die Rede sein. In vielen Fällen handelt es sich um eine optische Täuschung, die uns parallel nach vorne laufende Linien konvergierend erscheinen läßt, in anderen um absichtliche Betonung des Mittel- oder Hintergrundes und ihrer Figuren und Gruppen. Die berühmte Landschaftsrolle des Wang Wei beweist am besten, wie relativistisch die Tangmaler der Raumgestaltung gegenüberstanden. Wir finden am Wang tschuan tu (Teilansicht Seite 81) alle Arten von Perspektiven nebeneinander verwendet, je nach Bedarf der Deutlichkeit und Bildwirkung. Ein einheitliches System der Linearperspektive haben die Chinesen also nie gehabt, die Welt erschien ihnen zu vielfältig, um sie auf den Nenner eines Koordinatensystems zu bringen, und der Raum zu unendlich, um ihn als kubischen Körper zu fassen.

Die führende Idee der chinesischen Raumgestaltung ist die Erweiterung, die Potenzierung des

beschränkten Raumeindruckes in der Natur, und sie wird erreicht durch Überhohung des Standpunktes und Distanz vom Objekt. Der - doch nicht vor der Natur, sondern aus dem Gedachtnis schaffende - Kunstler gestaltet die in der Natur gesehenen Vorbilder zu einem großtmoglichen Raumerlebnis, das jedoch mehr in der Fulle der auf die Flache gebrachten kulissenhaft sich überschneidenden Gestalten, als durch Tiefenwirkung in die Erscheinung tritt. Die Tiefe behalt stets eine gewisse reliefmaßig tastbare Begrenzung Sie tritt nur soweit in die Erscheinung, als sie zur Aufnahme der Gestalten notwendig ist Sie bleibt Beliefraum und trennt sich deutlich von der Ferne, dem unendlichen Raum, der durch verhul lende Mittel, wie Nebelschwaden, aus dem abge tönte Bergspitzen ragen, mehr angedeutet als dargestellt oder aber vollig abstrakt symbolisiert wird War die Forderung nach Zusammenhang mitentscheidend fur die Raumgestaltung der Lang rollenbilder, so war sie es in noch holierem Grad fur die Massengliederung Statt der tektonischen raumschaffenden Komposition des Abendlandes war in China die reihenmaßige Abfolge der Gestal ten oberstes Prinzip der Massengliederung Statt der dynamischen Funktion der Raumschaffung haben die Gestalten der chinesischen Rollbilder die Funktion der Harmonisierung der Reihen Diese Harmonisierung erfolgt hier in der Flache, wie in der Musik in der Zeit, und wie in dieser

durch die Mittel des Rhythmus und der Melodie, denen sich als dritter Faktor die Polaritat gesellt Die Folge der Anwendung dieser Mittel, aber auch gleichzeitig ihr Trager ist die Bewegtheit, wofur die Chinesen die Bezeichnung Scheng Tung haben Die Rhythmisierung und die Melodisierung erzeugen Bewegtheit und treten durch sie in die Erscheinung Die Rhythmisierung erfolgt durch Gruppierung, die Melodisierung durch die lineare Verbindung gegenstandlich zusammengehoriger Gestalten Ihre Spannung in der Flache durch Polarisierung, polare Entsprechungen Die Anwendung dieser Mittel erfolgte mit Aus-

Die Anwendung dieser Mittel erfolgte mit Auswahl und kann deutlich nur an verschiedenen Bildern gezeigt werden In rhythmisch und melodisch bewegter Weise sind die Gestalten schon auf fruhen Werken wie auf der buddhistischen Rolle Ingwa Kyö angeordnet. Die Figuren ziehen gruppen weise geordnet in wellenformiger Bewegung über die Flache. Auf dem wiedergegebenem Ausschnitt setzt sich die Bewegung der Gruppe im ansteigenden Gebirge fort, zu dem die herabfliegenden Engeleine Gegenbewegung bilden (Abbildung 55). Statt der wellenformigen Verbindung der Figu

ren trat in den Kakemonos die schleifenformige Durch sie erreichte man eine gewisse Geschlossenheit der Figurengruppe im Bilde Die Arhats des Lin Ting-kuei sind ein Beispiel für die Gruppierung, bewegte Verbindung und polare Anordnung der Gestalten in vertikaler Richtungang.

Hochformat (Abbildung 51) Unser Blick wird nicht in die Tiefe gezogen sondern gleitet an der Flache auf und ab, und die Notwendigkeit dieses Hin und Her mit dem Auge bewirkt die bewegte Erschemung Die Erregung der Apostel Buddhas uber die himmlische Erscheinung wird vom Baum fortgefuhrt und kommt in seinen Asten durch lineare Mittel noch starker zum Ausdruck Dem Abwartsdrangen der Wolken streben Baum und Fels entgegen, doch findet es unten im zu Tal eilenden Felsenquell und im Pfad, den die Arhats herabszusteigen sich anschicken, seine Fortsetzung, aber auch eine letzte Gegenspannung in der Kurve uber dem Amida Das Bild wird also von einer polar gerichteten Bewegungsdynamik beherrscht

Aber auch in rein deskriptiven Landschaftsrollen, wie in der Rolle des Sesschu, von der Abbildung 59 einen Ausschnitt gibt, ist die Bewegung Haupttra ger der Wirkung Die Landschaft gleitet vor uns von rechts nach links hin, und dieses Vorbeisließen wird uns durch die Hauser, deren linke Schmalseiten die Masse gleichsam vor sich herschieben, suggenert Ihr Zug wird durch Baume und Gebusch rhythmisch unterbrochen, doch beherrschen sie durch ihredy namische Wirkung die Flache ohne doch den rhythmischen Zug des Ganzen durch zu starke Betonung zu unterbrechen Die entsprechen de Kontrastbewegung aber wird durch ein paar Schiffskiele bewirkt, die aus dem Schiff vorstoßend

ın spitzem Winkel in die Gegenrichtung weisen Da ist lineare Dynamik ohne Bewegtheit der Gestalten Die schmale Flache erhalt so die denkbar großte Ausnutzung und Spannung Unnotig, vom Flusse mehr zu sehen, der rechts in scharfem Winkel umbiegend seine Wassermassen ahnen laßt, und dessen Tal wir mit den in nebliger Ferne verschwindenden Baumen und Bergen ahnend verfolgen konnen, die Schiffe sagen uns genug von ihm Im Drachenbilde des Noami (Abb 64) verbindet sich die Dynamik der Linien mit jener der Tone zu einer Wirkung von elementarer Kraftentla dung, wurdig, das hehre Naturschauspiel von Blitz und Donner zu reprasentieren. Mit geradezu kindlicher Einfachheit wird die innere eben in Ent ladung begriffene Spannung kosmischer Gegen krafte durch Punkte in den hervorgequollenen Augapfeln graphisch symbolisiert Horner, Kimfaden und Krallen zucken und stieben mit blitzartigem Tempo nach allen Richtungen, wie die Funken des weißgluhenden Stahls unter dem Schmiedehammer, und blitzartig leuchten die Wolken auf Und doch ist dieses packende Schauspiel eine naturferne Übersetzung kosmischer Vorgange von strenger formaler Gebundenheit und deshalb von großter kunstlerischer Freiheit Bewegung und Gegenbewegung losen sich im emporschnel lenden und herabblickenden Drachen ab, treten in den aufwarts gerichteten Hornern und abwarts gerichteten Kimfaden und Krallen, im Empor

schnellen des Drachen und den abwarts stromenden Fluten der sich in Regen auflosenden Wolke in die Erscheinung und geben der Bildflache ihre Spannung. Die Dynamik der Linie und Massenverteilung wird durch den Kontrast von Hell und Dunkel erhoht. Mit überzeugender Sicherheit ist Glied für Glied dieses Mikrokosmos aufgebaut und funktionell verwertet. Wo hatten wir je in der europaischen Malerei diese Umsetzung von Naturgestalten in Kunstformen erlebt außer in der Musik, mit der sie einzig vergleichbar ist!

### Die japanische Form der Malerei

OBWOHL zwischen der chinesischen und japanischen Malerei auch dort, wo letztere ihre
eigenen Wege ging, wie im Yamatostil, viele Gemeinsamkeiten existieren, zumal ja auch die Tosamalerei ihre Voraussetzungen in China hat und als
Fortsetzung einer nur mehr in den Hansteinen
erhaltenen chinesischen Historienmalerei gelten
kann, mussen wir doch von einer japanischen
Form sprechen, die die chinesischen Anregungen
eigenartig fortgebildet hat. Die erste künstlerische Emanzipierung Japans setzte um 900 n. Chr.
mit der Fudschiwaraperiode ein und fuhrte zu
der unter dem Namen Yamatostil bekannten, illustrierenden Malerei.

Eine gegenuber der chinesischen Tradition, soweit

sie in Denkmalern erhalten ist, neue formale Qualitat der japanischen Form ist die Darstellung der emotionalen Bewegung. Die Raumform war mit Parallelperspektive und Niedersicht schon in der chinesischen Malerei vorgebildet, erfuhr jedoch in Japan eine Sonderform, die wichtige formale Folgen hatte. Endlich erlebte die Farbe in dieser japanischen Schule eine Entwicklung besonderer Art, die zu einem dekorativen Stil von welthistorischer Bedeutung fuhrte.

Die Darstellung der emotionalen Bewegung, die von der oben (S. 101 f.) behandelten linearen Bewegtheit der Masse wohl zu unterscheiden ist, ist eine der glorreichsten Errungenschaften des Yamatostiles. Vom weltkunsthistorischen Standpunkt aus gesehen, erreichte sie hier ihre unubertroffene Klassik. Als einen der besten Belege dafur vergleiche man die Bostoner Rollen des Heidschimonogatari (Kummel Abb. 50-61). Nie wieder wurde turbulentes Getummel so uberzeugend und mit solcher Virtuositat der Flachenbehandlung dargestellt. Nur die Tonbewegungen unserer Instrumentalsymfonien konnten wir damit vergleichen. Gleicht der Galopp der Reiter mit den dahinjagenden Wagen nicht dem von Flugelhornmotiven uberschatteten Presto der Geiger, die wabernde Lohe des brennenden Schlosses nicht dem Feuerzauber der Walkure? Das Drohnen der Hufe, das Rattern der Rader, das Rufen der Menschen verbindet sich mit den Schmerzensschreien der Überfahrenen zu einem unseren Ohren vernehmbar schaumenden, durch Flächen- und Linienrhythmik symfonisch abgestimmten Brausen. Mit konventionellen Bewegungsmotiven wird auch die Skala der inneren Gemütsbewegungen des Menschen ausgedrückt, vom blöden Glotzen bis zum aufgeregten Gestikulieren, von apathischer Teilnahmslosigkeit bis zur lebhaften Reaktion, abgetönt nach den Charakteren der Betroffenen. Wegen des kleinen Maßstabes der Figuren kann der entsprechende Gesichtsausdruck nur durch konventionelle, aber unfehlbar wirkende lineare Formeln gegeben werden, die im »Hikimekagihana« methodisch ausgebildet waren.

Der Raum ist stets in der Niedersicht gegeben. Die Rollenform rechtfertigt den rücksichtslos mitten durch Baume und Häuser geführten Ausschnitt und rückt durch die Wegstreichung alles Überflüssigen die vorgeführten Szenen noch mehr in den Mittelpunkt unseres Interesses. Der Beschauerstandpunkt wechselt wie der Filmoperateur, der sich mit seinem Apparat immer dort hinstellt, wo er die Szene am wirksamsten auf die Rolle bekommt. Er scheint oft im Hintergrund der Szene aufgestellt zu sein, so daß die tiefer im Raum befindlichen Figuren größer erscheinen als die vorderen, und die Linienflucht über den unteren Bildrahmen nach außen verläuft. Also eine "umgekehrte Perspektive." Sehr treffend hat W. Cohn zur Erklärung dieser Anomalie darauf verwiesen,

daß die Japaner auch von oben nach unten und von rechts nach links schreiben, daß sie die Genetivattribute vor das Substantiv, die Konjunktionen an den Schluß des Satzes stellen, so daß es uns daher nicht weiter wunder nehmen darf, wenn auch fur die Malerperspektive andere Grundsatze gelten, und der Horizont nicht hinten son dern vorne, die großeren Gestalten nicht in der vordersten, sondern in der hintersten Raumschicht sind Allein, die Verkleinerung der Gestalten nach dem Vordergrunde zu und das Konvergieren der Linien gegen einen außerhalb des unteren Bildrandes gelegenen Fluchtpunkt sind Ausnahmserscheinungen und nie streng nach den Gesetzen der Zentralperspektive durchgefuhrt Es herrscht ım Gegenteil auch hier die Parallelperspektive, der Schragschnitt vor Oberstes Gesetz aber für die Kunstler war die Gliederung der Masse nach den immanenten Gesetzen der Flachenwirkung und der polaren Entsprechungen, sowie der ge genstandlichen Betonung Der Rehefraum, den sie fur die Figuren brauchten, war fur sie eine Gestalt, mit der sie nach Belieben verführen, und die sie mit einer souveranen Meisterschaft behandelten, die in der darstellenden Kunst ihresgleichen sucht So erreichten sie einen hohen deko rativen Stil, der mit dem Raum ebenso frei hantieren konnte, wie mit der Masse und der Bewe gung, weil er nicht als der a priori gegebene Behalter der Gestalten respektiert wurde, sondern

nichts anderes als ein formales Gestaltungsmittel der Fläche war, aus der er durch Überdeckung mit eingeschobenen Wolken entfernt wurde, wenn es die Form erheischte. Er wurde stilisiert, das heißt ornamental vergewaltigt und linear wie farbig ganz dem Rhythmus und der Harmonie der Bildflache unterworfen. Er durfte als Körper einen bestimmten Teil der Fläche einnehmen, aber nur um dieser, die in den meisten Fallen das Feld behauptete, zu dienen. Ungeachtet seiner Körperhaftigkeit vertrug er sich mit der Fläche, die sich auch innerhalb seines Rahmens breit machte, aufs beste. So wurden die Voraussetzungen fur einen dekorativen Stil geschaffen, in dem sich Naturformen mit abstrakten Ornamenten, Lokalfarben mit Goldgründen zu glaubhaften harmonischen Gesamtwirkungen vereinigten. Götter konnten den Menschen in nächster Nahe erscheinen, ohne ihr Milieu zu verlassen; denn Himmel und Erde wurden miteinander verschrankt.

Dafur sorgte die Massenverteilung, in der Asymetrie und betonte Unruhe die fuhrende Rolle spielten. Der betonte Punkt der Handlung ist in der Regel exzentrisch und erhöht den Schwung der Massenbewegung, ebenso wie die Überschneidung der Figuren durch Wolkengebilde oder durch die Bildrander. Die offene Form erreicht damit ihre letzten Konsequenzen, den rein auf formale Flachenwirkung gestellten Ausschnitt. Licht und Schatten entfallen hier ebenso wie in China. Der

Dualismus des Helldunkels blieb dem Osten fremd Eine Ausnahme macht nur der Mond, dessen fahle Lichtwirkung in beiden Landern zur malerischen Bewaltigung reizte. In Japan aber erscheint er nur als farbige Scheibe über einer in die Flache gezogenen Wolke, als stimmunggebendes Symbol, nicht als Lichtspender.

Allem Dualismus zwischen Raum und Flache machte endlich die Farbe ein Ende, die alle Gestalten, naturnahe und naturferne, auf einen Nen ner brachte, auf den Nenner der harmonisierten farbigen Erscheinung Ihre Auswahl steht mit den Lokalfarben nur in losem Zusammenhang und zielt dem Gegenstande gemaß bald auf außer ordentlich lebhafte, bunte, dynamische Wirkung, bald auf getragene, schwermutig elegische Stimmungen ab Die in der Flache in feierlicher Hie ratik ausgefalteten Gewander werden mit den vornehm stumpfen Kleiderfarben der Aristokraten einer hochkultivierten Zeit, einem silbrigen Grau, dunkeln Braun, Blau, Grun und Violett überzogen, doch diese eintonig diskrete Harmonie wird durch grelles Zinnober, Karmin und Gelb der Schirme und Teppiche gehoben Das feierlich schwere Schwarz der Wagen kontrastiert mit der hellen Umgebung Das helle Grun der Bergketten ver bindet sich mit dem Kobaltblau der Gewasser zum freundlichen Eindruck der sonnigen Landschaften Japans, die jedoch haufig durch goldgesprenkelte Wiesen mit dunkelblauen Bachen in das marchen

hafte Reich der illustrierten Erzahlungen einbezogen werden, das durch goldene Wolken zu prachtig schwerer Wirkung erhoht wird.

## Der seelische Gehalt

ER seelische Gehalt des Kunstlers in ein an-Schauliches Bekenntnis umgesetzt, bildet den Inhalt eines jeden Kunstwerkes, der vom Gegenstande wohl zu unterscheiden ist: Beide bilden die Bedeutung, im Gegensatze zu der mit Gestalt und Form gebildeten Erscheinung, aber der Gegenstand ist nur das »Gefaß, in das der Kunstler seinen eigenen seelischen Gehalt (Inhalt) gießt.« Ebenso wie jener muß aber auch dieser allgemein verstandlich sein, oder mit einiger Gewißheit ergrundet werden konnen. Das ist die Aufgabe und Schwierigkeit der Inhaltsforschung. Sie ist in der orientalischen Kunst schwieriger als in der europaischen, weil fur uns die Seele der Orientvolker fremd und schwer ergrundbar ist. Wahrend wir von der seelischen Verfassung großer europaischer Kunstler durch zahlreiche Eigenbekenntnisse und ausfuhrliche Biographien eine ganz gute Vorstellung bekommen konnen, sagen uns die Quellen von der Seele eines Wang Wei oder Mu-tschi so gut wie nichts. Wird also die Inhaltsforschung im Orient nie so differenzierte Ergebnisse erreichen wie im Westen, und der Einzelseele des Kunstlers nur in wenigen Fallen einigermaßen gerecht werden, so wird sie anderseits den Ausdruck der Volksseele im Kunstwerk bis zu einem gewissen Grade mit Gewißheit feststellen können, umsomehr als diese im Orient die Gesamtheit viel fester und gleichmäßiger beherrscht als im mehr individualistischen Europa. Über die Volksseele Chinas sind wir durch ihre überlieferten Weltanschauungslehren und durch die chinesische Poesie sehr gut unterrichtet. Letztere gibt uns sogar persönliche Seelenbekenntnisse von kaum zu überbietender Feinheit der Struktur und enthüllt uns eine Seele, deren Tiefe uns stets von neuem Bewunderung einflößt. Nun war ja die Lyrik immer und überall die für feinste seelische Bekenntnisse geeignetste Kunstform, während die bildenden Künste durch ihre Gestalten und Formen viel stärker gehemmt erscheinen. So wenigstens sind wir es von der europäischen Malerei her gewohnt. Die Chinesen empfanden diese Hemmung jedoch nicht. Ihren Standpunkt drückt Kuo Hsi in der Formel aus: »Ein Gedicht ist ein Bild ohne Form, ein Bild ist ein Gedicht, das Form hat.« Er hat damit recht, weil das chinesische Gedicht nur Vorstellungen aneinanderreiht und die Verbindung dem Leser überläßt, während die Malerei die Ideen formal verbindet. Dagegen bestand in China—wie im übrigen Orient – eine gegenständliche Gebundenheit. Die Malerei konnte über einen kanonisch vorgeschriebenen Kreis nicht hinaustreten. Der Gegenstand war nicht freigegeben wie in der Lyrik. Schule und

Tradition wurden streng beachtet Dafur waren allerdings die Gegenstände des kanonischen Kreises allgemein verstandlich und formal so beziehungsreich gestaltet, daß sie auch uns ihren Inhalt meistens enthullen

Der allgemein verstandliche Inhalt der chinesischen Bilder, auf die wir uns hier unter Vernachlassigung der sakralen Architektur und Plastik beschranken wollen, ist wohl durch zwei Faktoren nach einer bestimmten Richtung hin festgelegt Durch die kosmische Weltanschauung und durch die für jede Inspiration notige Konzentration, die Einfühlung in die Natur, die moglichste Identi fizierung mit dem zu gestaltenden Gegenstande, die wir allenthalben als selbstverständliche Voraussetzung finden, und von deren Übung uns zahl reiche Schilderungen berichten Beides fehlte der europaischen Malerei prinzipiell, wenn auch Kon zentration und Einfühlung bei uns ebenso selbst verstandliche Voraussetzung für das Entstehen tie fer Werke sem mußte Nur gab es dafur keine Schule und Tradition, jeder machte es nach eigenem Gutdunken, und Lionardos Ausführungen uber seine Vorliebe für musikalische Begleitung beım Bıldnısmalen dunkte uns lange als etwas Absonderliches, wahrend doch derartige stimmen de Vorbereitungen in China gang und gabe waren, wie wir es aus der Schilderung der Arbeitsweise des Kuo Hsı ersehen konnen (vgl S 89 f) Mıt reinen Handen und leichten Herzens setzte er sich

zur Arbeit, wie zu einem Gottesdienst. Er begann mehrmals von Neuem, selbst wenn die ersten Skizzen gut schienen. Dann erst schritt er zur Vollendung. Erst bei völliger Beherrschung des Pinsels, die immer wieder erobert werden mußte, bei unfehlbarer, durch oftmalige Wiederholung erzielter Treffsicherheit jedes Details und mit harmonisch gestimmtem Gemüte konnte der chinesische Künstler in einem Zuge ein Werk von ewiger Bedeutung malen und seine Seele auf die Seide schreiben, wie der Geiger sie auf den Saiten erklingen läßt. Und so wenig uns ein Grammophon diese einmal erklungene Seele wieder erklingen lassen kann, so wenig vermögen es die Reproduktionen nach Kopien der alten chinesischen Meister, von denen ja Originale nur ausnahmsweise vereinzelt noch ab und zu in japanischem oder chinesischem Besitz meist unzugänglich erhalten sind. Mit dieser Schwierigkeit hat auch die Inhaltsforschung zu rechnen. Bekommen wir aber in einer der wenigen europäischen öffentlichen oder privaten Sammlungen, die Originale von Meistern zweiten und dritten Ranges wie Cimelien hüten, ein solches zu sehen, so dürfen wir nicht glauben, daß es uns seinen Inhalt, seine Seele so ohne weiteres preisgibt, wie es der hastige Weltbürger von heute fordern zu dürfen glaubt. So billig gibt sich eine seelische Offenbarung, die vom Künstler sorgsam abgewartet und vorbereitet wurde, dem Beschauer nicht preis. Auch er setze sich vor das Bild und versenke sich schweigend darin, auf daß es sich ihm — nicht beim ersten oder zweiten — aber vielleicht beim zehnten Male offenbare Sonst beschranke er sich lieber auf die europaischen Malerwerke in den Galerien und komme dabei auf seine »gegenstandliche« Rechnung

Den objektiven, aus Zeit und Weltanschauung erwachsenen Inhalt konnen wir dagegen auch aus

Reproduktionen annahernd ergrunden

Dieser kosmisch-religiose Inhalt wurzelt in der Lehre vom Tao, und zwar ebenso in der urchinesischen, in der kosmischen Weltanschauung verwebten Taolehre, wie in der philosophisch vertief ten Lehre des Laotse, ım Laoismus Die Chinesen sınd das einzige Kulturvolk auf Erden, die einenicht abstrakt, sondern sinnlich - darstellbare Weltanschauung und Philosophie haben! Eine Weltanschauung, die so ganz mit den kosmischen Vorgangen verbunden und aus ihnen geschopft ist, daß sie formal gestaltet werden konnte. Diese Weltanschauung ist harmonisch ausgewogen und konnte auch die Menschen harmonisch stimmen, so daß eine gegenseitige Harmonisierung statt fand, die den europaischen Kulturen fremd blieb Die formalen Gesetze für den Ausdruck dieser Harmonie haben wir kennen gelernt Das Auf und Nieder der Bewegung, die polaren Entsprechungen verkorpern den Geist des Tao Er lebt auch im an spruchslosen Blumen und Vogelbilde, wie in dem Abb 40 wiedergegebenen des Tsien Siuan Die bei

den Tauben, deren am bunten Gefieder erkennbare mannliche hoher gestellt ist, verkorpern das yin und das yang, aber auch die Erde mit dem Fels, von dem sich der Amaranth in elastischen Bogen ın dıe Hohe schwingt, sınd Symbole dieser beiden Prinzipien und ihrer Vereinigung im Tao Das ist das Tschi-yun, die durch das Kreisen des Lebens stromes erzeugte Bewegung, die erste der sechs kanonischen »Komponenten« der Malerei des Hsieh-Ho (vergl S 86) »Geist« war die erste Forderung der Malerei Die Chinesen verstehen darunter den Grad der lebendigen Beseeltheit Dieser Geist war anfangs etwas Objektives, durch die kosmische Lehre Gegebenes So verstand ihn noch Hsieh Ho, und stellte er sich auch im Bilde des Tsien Siuan noch dar Die Tang Maler und auch manche spatere Kunstler wie Sesschuidentifizierten sich mit der durch die kosmische Auslegung ge gebene objektive Schonheit der Welt und kamen daber auch auf ihre subjektive Rechnung Erst die Zen Sekte stellte den individuellen Geist, die Eigen seele als Forderung auf, und Sung-Schriftsteller wie Kuo Hsi verstehen unter Tschi yun den inneren Geist, und fordern ihn vom Maler Kunstler wie Mu tschi wußten ihn mit wenigen Tuschflecken bildlich auszudrucken Jeder Pinselstrich bedeutete ihnen ein Stuck Seele. Ihre Deutung ist uns oft schwer moglich Ein russischer Kunsthistoriker, der mehrere Jahre in Japan studiert hatte, erklarte mır, daß dieser Geist nur durch langjahrigen Um-

gang mit Mönchen, die die Tradition bewahren, erforschbar sei. Er ist in jedem Pinselstrich niedergelegt und ist so tief und unfaßbar wie das Tao. Tiefstes Eindringen in die Natur des Gegenstandes, Eins werden mit dem Gegenstande, wird in allen Erzählungen vom Tao-Wesen der Künste als Haupterfordernis hingestellt. Nicht nur der Holzschnitzer, auch der Fleischhauer leitet seine Kunst von seiner Einfühlung in den Sinn seiner zu behandelnden Materieher. Wie wichtig war es also für den Maler! »Alte Bilder betonten die Seele mehr als die Form«, sagt ein chinesischer Schriftsteller der späten Zeit, »und strebten, eine Schönheit zu enthüllen unter und über dem, was äußerlich ist. So wendeten sie sich nicht an den gemeinen Geschmack. Modernen Bildern dagegen fehlt es, wenn sie auch ganz gut in der Form sind, an Tschi-yün.—Wenn Tschiyun zuerst beobachtet wird, ergibt sich die Form von selbst und ohne Suchen.« Ein solcher Seelenmaler war Mu-tschi, und er blieb unverstanden von seiner Zeit, um erst später in Japan als Hauptmeister der Sung-Zeit verehrt zu werden. Wie denn überhaupt neben dem west-

europäischen der ostasiatische Kunstkreis der einzige war, in dem große Individualitäten, Inhaltskünstler, unbehindert von der geistlichen und weltlichen Macht und vom Modegeschmack der Gesellschaft wachsen konnten. Zahlreiche Anekdoten erzählen von ihrem absonderlichen Leben, von ihrer einsamen Vertiefung in die Natur und

ihrer völligen Gleichgültigkeit gegen äußere Anerkennung, Ruhm und Ehren. Ihre taoistischbuddhistische Weltanschauung hob sie über den Alltag höher empor, als es westeuropäischen Malern je gelingen konnte, Naturen wie Grünewald, Rembrandt, Michelangelo vielleicht ausgenommen. Wiederholt sah ich mich bemüßigt, Vergleiche aus der Musik heranzuziehen, um formale Erscheinungen der ostasiatischen Malerei zu erklären. Die Verwandtschaft zeigt sich ebenso auch im Inhalt und wurde auch von anderer Seite hervorgehoben. B. Laufer weist darauf hin, daß die großen Tang-Maler in erster Linie Symphoniker waren und findet für Wang Weis Villeggiatur kei-· nen besseren Vergleich als die Pastoralsymphonie Beethovens. Er meint, daß wir die chinesische Malerei richtiger einschätzen werden, wenn wir sie nicht mit unserer Malerei vergleichen, sondern als unserer Musik verwandt betrachten, weil die Chinesen die Malerei nicht wie wir behandeln, sondern malen, wie wir musizieren, indem sie die ganze Gefühlsskala des Menschentums mit dem Pinsel darzustellen bestrebt sind, »An Gedanken und Gefühlstiefe wetteifern die großen Tang-Meister in ihren symphonischen Kompositionen mit Beethoven, und in Linie und Farbe erreichen sie fast Mozarts ewige Grazie und Schönheit. Die Sung-Impressionisten spiegeln die kurzen romantischen Charakterstücke eines Schumann oder

und späteren Epigonen den seichten und unoriginellen Geist eines Mendelssohn oder die dankbaren Theatereffekte eines Meyerbeer offenbaren.« Dieser Vergleich erlaubt uns einen Analogieschluß auf die Inhaltsqualität vieler ostasiatischen Bilder. Der seelische Gehalt der Musik läßt sich bekanntlich nicht eindeutig bestimmen. Die Musik kann nur Gefühle ganz allgemeiner Art in uns wachrufen, die bei jedem nach seiner persönlichen Stimmung und vor allem je nach seiner musikalischen Schulung verschieden sein werden. Das Gleiche muß – stimmt der Vergleich – auch für den Inhalt der hier in Betracht kommenden ostasiatischen Bilder gelten. Sie lassen uns schlechtweg »Seele« fühlen, wie die Sonaten und Symphonien Beethovens, und deshalb lieben wir sie. Nur in bestimmten Fällen läßt sich diese Seele objektiv feststellen, wie im Bilde des Tsien-Siuan. Meistens können wir sie nicht mit Worten beschreiben, wohl aber erfühlen.

## Beschreibung der Abbildungen

Die Farbtafeln

DIE weidenden Pferde von Nobuharu sind ein Meisterstuck der Pferdedarstellung, der Gestaltung und Farbe In Augenblicksbewegungen uberaus lebendig gegeben, stellt jedes Tier einen anderen charakteristischen Moment von typischen Stellungen und Temperamentsaußerungen des Pferdes dar, so daß man das Bild auch »Die sie ben Stellungen des weidenden Pferdes« benennen konnte Das Schema der Anordnung ist ein schrag ın die Flache geschobenes Achsenkreuz Drei Pferde haben, hintereinander gestellt, die Richtung in die Tiefe, die drei anderen nebeneinander gestellt, die Richtung nach vorne - das vorderste vereinigt beide Richtungen in einer drehenden Bewegung -. und das Fohlen sitzt als rühender Schlußstein der Gruppe Aberalle Pferde haben gleichzeitig durch ihre Kopfstellung eine gleiche Rotationstendenz ım Sınne des Uhrzeigers Durch diese sehr wohl uberlegte Anordnung brachte der Kunstler die aufgeregte Lebendigkeit in die Gruppe Der Baum dient als ruhende Achse dieses Wirbels, der in den Terrainwellen allmahlich ausklingt Die »lebens volle Bewegung« des Bildes (vergleiche Seite 86) wird durch die Farben erhoht Das leuchtende Gelb zieht unser Auge sogleich in die Bildmitte hinein und findet einen prachtigen komplemen taren Kontrast ım benachbarten Stahlblau, beide

Farben werden vom Rotbraun flankiert, und aus den Mischungen dieser drei Farben ergibt sich das Grun, Braun und Violett der Umgebung. Wir Westeuropaer sind so sehr von der Wichtigkeit des dargestellten Gegenstandes durchdrungen, daß wir uns nur schwer zur Überzeugung durchringen konnen, daß ein Tier- oder Blumenstuck kunstlerisch einem Historienbilde gleichwertig ist, gleiche kunstlerische Qualitäten bei beiden vorausgesetzt. In China hat diese voreingenommene Überschatzung der Menschendarstellung nie existiert. Um auch Anderer Meinung uber solche Bilder zur allgemeinen Kenntnis zu bringen, sei eine Beschreibung L. Binyons von einem ganz ahnlichen Gegenstucke der hier wiedergegebenen Rosenmalve des Li Ti wiedergegeben: »Wie in der Landschaftsmalerer, so sind die Sung-Künstler im Malen einzelner Naturobjekte-Blumen und Vogel, oder beides vereinigt-hervorragend. Wir blicken in der europaischen Kunst vergeblich nach etwas aus, das der Vollkommenheit nahe kommt, womit jene solche Themen behandelten. Die Pflanzen- und Blumenstudien von Lionardo und Durer, sind Wunder schoner Meisterschaft, bleiben aber Studien, eingegeben durch die weitgehenden Interessen und den Forschergeist dieser Manner. Bei dem großen Chinesen aber, wird ein bluhender Zweig, sorgfaltig abgepfluckt und durch die Zeichnung gesteigert - der leere Raum ist ein ebenso wichtiger Faktor seiner Schonheit, wie die Zeichnung-Gegenstand eines Meisterwerkes. Esistnicht nur eine Frage der Anordnung und Farbe, obwohl die Sung-Künstler darin unübertroffen sind, sondern einer von der europäischen völlig verschiedenen Weltanschauung. Gefühl für natürliche Schönheit, vereint mit einer Art verehrungsvoller Hingabe an das Leben der Dinge, schuf eine Kunst, die sich um die Dinge kümmert, wie sie wachsen und für sich bestehen, nicht losgelöst von ihrem eigenen Leben zum Gebrauch der Menschen. Die Blumen werden nicht als botanische Arten abgeschnitten und in Vasen gesteckt als Zimmerschmuck hingenommen, sondern als Symbole des unendlichen Lebens der Natur, die ihre zarten Blätter ausstreckt, die zittern, wie die vom Winde gekrümmten Stengel« (Giles, S. 122). Li Ti war einer der führenden Künstler der Sungzeit und stand an leitender Stelle in der Kunstakademie der südlichen Sung-Dynastie (1131-1162) in ihrer Residenz Anlin, dem heutigen Hangtschou. Das Bild ist auf Seide gemalt und befindet sich heute in Privatbesitz in Tokyo.

PienWendschin, der Schöpfer des auf einem fruchtbeladenen Quittenaste sitzenden Vogels, war ein Maler der Ming-Zeit und lebte im fünfzehnten Jahrhundert. Er war Hofbeamter und Maler von Blumen und Vögeln. Besonders gerühmt wird auch seine Meisterschaft in der Wiedergabe von dünnen und dicken Blättern mit ihren charakteristischen Biegungen, Krümmungen und Einrollungen. Unsere Tafel rechtfertigt dieses Lob: Naturstudium und künstlerische Verarbeitung bilden eine Einheit, die das Kunstwerk wieder zur Natur macht. Das Bild ist auf Seide gemalt und befindet sich in Privatbesitz in Tokyo.

Der auf einem Ochsen dahingaloppierende Tendschin gehört in die Gruppe der in Japan nicht seltenen religiösen Traumbilder. Seines epiphanischen Ursprungs wegen galt dieses Werk des Kano Motonobu (1476—1559) früher als heilig und durfte nur nach Absolvierung bestimmter religiöser Zeremonien besichtigt werden. Die Erscheinung, die Kano Motonobu von Tendschin hatte, und im Bilde wiedergab, war allerdings etwas traummäßig sonderbar. Im Gegensatze zu den gewöhnlichen würdig-ruhigen Darstellungen dieses zum Gott der Kalligraphie und Schützer der Schulkinder erhobenen Kanzlers Sugawara no Midschizane, der um 900 lebte, erscheint er hier in einer nicht seiner Zeit entsprechenden höfischen Tracht, martialisch wie ein zum Kampfe stürmender Samurai. Diese gegenständliche Eigentümlichkeit tut jedoch dem Kunstwerk keinen Eintrag. Wir bewundern vielmehr den Maler, der das Absonderliche ganz natürlich zu gestalten wußte und der burlesken Verquickung eines auf einem Ochsen reitenden Offiziers jede Lächerlichkeit benahm. Auch die formal gestaltende Verwertung des ständigen Attributes des Heiligen, des Pflaumenbaumes, als gruppenrahmendes und flächenfüllendes

Mittel ist bewundernswert. In der Farbengebung war der Kunstler durch die Tracht gebunden, hat jedoch in der Verteilung des Schwarz, Rot und Weißsein Problem gesucht und es glucklich gelost

## Die einfarbigen Wiedergaben

Abb 2 und 5 Zwei chinesische sakrale Bronzegefaße des ersten nachchristlichen Jahrtausends Beide Gefaße dienten für Weinopfer Zwei Beispiele altchinesischer Sakralgefaße, deren Gebrauch in legendare Zeiten hinaufreicht, und die als alteste Kunstdenkmaler Chinas durch den Poku-tu-lu (vergl S 16) uberliefert sind Ihre Ausstattung gibt uns daher eine Vorstellung von der altesten historischen Ornamentik Chinas Das Gefaß Yu hat eine seltene, bizarre Form, die einen Tiger, der ein Menschenkind saugt, darstellt Das Gefaß Tsun ist dagegen ein Beispiel eines sehi haufigen Typus in Form einer Blumenvase Beide Gefaße sind mit dem lei-wên, dem »Donner muster«,runden und eckigen Spiralen, geschmuckt, die an den griechischen Maander erinnern, mit ihm jedoch nichts zu tun haben. Von diesem geometrisch geschmuckten Grunde heben sich Schnor kel in Relief ab, die beiderseits der Mittellangs achsen symmetrisch angeordnet sind und die Teile des sogenannten Taotié, der Vielfraß, richtiger Drachenmaske bilden In folgerichtiger Fortfuh rung dieser Drachensymbolik, von der im Text

S 61 die Rede ist, sind die Gefäßgrate und Beine gezahnt, gefloßt oder geschuppt. Das Tsun hat außerdem vier gehornte Drachen auf den vier Ek ken des Mittelteiles, ferner Drachenmasken in der Mitte des zweiten Absatzes aufgesetzt, wogegen am Kopfe des Tigers ein Hsi, das ist ein junger Stier, aufgesetzt ist Einzeldrachen schlangeln sich über die Oberflache des Yu

Abb 4 Die hier wiedergegebene Tempelglocke gilt in Japan als die alteste der zahlreichen großen Glocken dieser Form, die von Korea nach Japan gebracht wurden Sie ist 855 n Chr da tiert Fliegende Engel mit flatternden Schleifen in Flachrelief zieren den unteren, Knaufgruppen in Neunzahl in fein ziselertem und ornamenta lem Rahmen und Wolkenfries darüber den oberen Teil des Helmes Die Glocken hatten keine eingehangten Kloppel, sondern wurden durch außeres Schlagen zum Tonen gebracht

Abb 5 Links ein Spiegel aus Nickel, der dem kaiserlichen Hofe vom Horyudschitempel in Ya mato geschenkt wurde und als Arbeit der Tang Zeit gilt. Der Knauf symbolisiert den heiligen Weltberg der Inder, umflossen vom Weltmeer, aus dem die vier Gebirge der vier Himmelsrich tungen emporragen, die mit Palmen bewachen und mit je einem Tierpaar bevolkert sind Aufeinem der Berge sitzt am Strandfels eine Gottheit (Kwannon?) Zwei Gottheiten, die eine in einem Segelschiffe, die andere auf einer Schildkrote,

schwimmen auf dem Wasser, das von Wasservögeln belebt ist. Der rhythmisch-harmonisierte Linienfluß zeugt von der unübertrefflichen Höhe der Metalltechnik und der Zierkunst der Tang-Zeit. Die Metallspiegel gehörten zu den verbreitetsten Gebrauchsgegenständen in Ostasien und dienten sakralen wie profanen Zwecken. Ihr Dekor ist sehr mannigfaltig und gibt uns wichtige Aufschlüsse aller Art. Am bekanntesten sind bei uns die sogenannten Traubenspiegel als Zeugen des hellenistisch-baktrischen Einflusses in China zur Zeit der Han-Kaiser.

Rechts eine Schale aus geschnittenem Lack, die den Namen des Dschang Dscheng, eines der berühmtesten Lackkünstler der Yüanperiode (1280 bis 1367), trägt. Die Technik des geschnittenen Lacks ist sehr schwierig. Viele Lackschichten, oft rote mit schwarzen wechselnd, werden übereinander aufgetragen und poliert, dann wird das Muster mit kleinen Messern und Sticheln ausgeschnitten. Die große Sprödigkeit des Stoffes verlangt große Übung und läßt diese Arbeiten meist hart in der Zeichnung erscheinen. Dschang Dschengs Kunst erreichte trotzdem eine Freiheit des Schnittes, die seine Werke Holzschnitzereien ähnlich machten. Dieser rhythmische Fluß der Zeichnung zeichnet auch die hier wiedergegebene Schale aus, deren Fläche ganz mit Leben erfüllt ist.

Abb. 6 u. 7. Zwei reliefierte Steinplatten vom sogenannten Grabmal der Familie Wu. Diese aus mehreren Grabkammern bestehende Anlage liegt im Süden der Provinz Schantung und stammt aus der Mitte des zweiten Jahrhunderts nach Christo. Die Kammern hatten die Gestalt kleiner Hauschen, die aus zwei Seitenwänden, einer Rückwand und dem Dache bestanden, während die Vorderseite offen war. Diese Grabkapellen dienten zur Aufstellung der Totenopfer, die Gräber lagen dahinter. Vor der Grabanlage stehen noch heute zwei Pfeiler. Diese und die Innenwände der Kapellen waren mit Inschriften und figuralen Friesen geschmuckt, die durch Aufrauhung des Grundes hergestellt sind, so daß von der blanken Steinflache nur die Figuren ausgespart blieben.

Die Abb. 6 wiedergegebene Platte zeigt in der obersten Reihe einen Wagenlenker, der mit dem abgebrochenen Wagenlach seinen verwundeten Herrn schutzt, wahrend der feindliche Fürst mit zwei Begleitern herantritt, um ihn ob seiner Treue zu loben. In der mittleren Reihe ist das Attentat auf Tsin Schi-huangti dargestellt (vergl. S. 13). In der untersten Reihe sind die beiden mythischen Begrunder der chinesischen Kultur Fu hsi und Nü Wa zu sehen (vergl. S. 12).

Die andere Platte illustriert die Auffindung eines der neun heiligen Bronzegefaße (ting) im Ssuflusse. Ein aus dem Topfe emporzischender Drache beißt das Seil durch, die Seilzieher fallen auf den Rukken, und das Gefaß versinkt fur immer in den Fluß,— mit ihm die Hoffnung des Tsin Schi hu-

angti, durch Besitz des heiligen Gefaßes die Herrschaft uber China dauernd an sich und seine Nachkommen zu binden. Der große Weit aller dieser Grabkapellenplatten aus der Han-Zeit, deren alteste aus dem ersten Jahrhundert v. Chr. stammen, besteht in ihren uberaus reichen Aufschlussen uber die alteste chinesische Kultur. Wir lernen daraus nicht nur die Vorstellung vom altchinesischen Gotterkreise kennen, sondern werden uber das hofische und kriegerische Leben der Chinesen der Han- und vorausgegangener Dschou-Zeit anschaulich unterrichtet Es sind Umrißzeichnungen, die trotz der beschrankten Moglichkeiten ungemein lebendig und charakteristisch wirken. Sie lassen uns auf die Form der alten, zerstorten Palastmalereien der Dschou- und Hanzeit schließen (vergl S. 50) Abb. 8. Eines der sechs Lieblingspferde des Tang-Kaisers Taitsung (627-650), die er als Prinz in Schlachten geritten hat und die auf sechs Steinplatten vom Bildhauer Yu king schu lebensgroß gemeißelt und am Grabmal des Kaisers aufgestellt wurden Die Pferde zeichnen sich durch ihre lebensvolle Realistik aus und sind kunsthistorisch umso wertvoller, als sie ganz vereinzelt erhaltene Denkmaler nichtbuddhistischer, altchinesischer Großplastik sınd, die beweisen, daß die Bildhauer der Tang-Zeit es an realistischem Konnen mit jedem europaischen Meister der Antike oder Renaissance aufnehmen konnten.

Abb. 9 Diese alte Ansicht des Tofukudschi gibt

uns eine Vorstellung von den japanischen Klosteranlagen Das Kloster mit seinen Tempeln ist ganz den Vorschriften des Feng-schui entsprechend angelegt (vergl. S 22) Am Fuße einer schutzenden Gebirgskette gelegen, wird es seitlich auch von vorspringenden Hugeln geschutzt, und ein herabstromender, mehrfach überbruckter Bach tragt das Geroll des Gebirges zu Tal Die Feng schuiPagode und Aussichtspavillons betonen die enge Verbundenheit mit der Natur.

Abb 10 Die Abbildung gibt nur eine schwache Vorstellung von der Wirkung dieser Architektur, weil ihr die Farben fehlen Man muß sich die bunte Harmonie der weißen Marmortreppe und -balustraden, der rotlackierten Bauholzer, der braungolden patinierten Holzgitterfenster mit dunklem Hintergrund, der hellgrunglasierten Dacher, der dekorativen Bronze- und bunten ke ramischen Glasurgefaße eingebettet in das Grun der Kiefern und Laubbaume vorstellen, um die heitere Farbenpracht dieser Anlagen mit stets neuen überraschenden Wirkungen zu ahnen

Abb 11 Die zwei Turme zeigen zwei verschie-

dene Pagodentypen (vergl S 27) Abb 12 Dung-Huang-S1, der ostliche gelbe Tem-

pel liegt zwei Kilometer nordlich von Peking und und wurde 1651—1653 für den Dalai Lama, das Oberhaupt der tibetischen Kirche erbaut, als dieser den ersten Mandschuherrscher besuchte, um des sen Oberhoheit anzuerkennen Aus dieser großen Tempelanlage zeigt die Abbildung die Halle der Himmelskonige, ein Breithaus mit weitvorspringendem, auf Saulen ruhendem Dach Saulen, Turen und Fenster sind aus Holz und rot angestrichen Abb 13 Das Horyudschi-Kloster wurde 607 nach Christus von der Kaiserin Suiko Tenno und dem Kronprinzen Shotoku Taishi gegrundet Kondô, Dschumon (Haupttor) und die umliegenden Klosterbauten sind entweder noch von der ursprunglichen Bauanlage vorhanden oder Bauten vom Anfang des achten Jahrhunderts Sie sind also die altesten noch vollstandig erhaltenen Holzbauten auf Erden Der Stil, wird auf den unter den »Sechs Dynastien« in China herrschenden Tempelstil zuruckgefuhrt, der Japan durch das Konigreich Ku dara in Korea vermittelt wurde Da weder in Korea noch in China ein so alter Tempel erhalten 1st, eignet ihm besonderer Denkmalswert Die Saulen und Kapitelle sind zinnoberrot, die Balustraden und Fensterteilungen grun gefarbt Im Inneren waren die Wande mit den beruhmten Wandmalereien geschmuckt, deren Reste heute eines der wichtigsten Denkmaler altbuddhistischer Monumentmalerei in Ostasien bilden Die Pagode ist funfstockig und von besonderer Konstruktion Abb 14 und 15 Dieser Buddhatempel gehort zur Ahnentempelanlage Zurryudschi in Schimoseki und wurde nach einem chinesischem Vorbilde gebaut und 1659 vollendet. Der Bau gilt als Hohepunkt der buddhistischen Baukunst in Japan in

der fruhen Tokugawa-Zeit Die Deckenkonstruk ton des Innern zeigt die japanischen Kapitelle, masugumi, überemandergelegte Gabelbalken, die durch bestandiges Vorkragen immer weitere Stutz flachen bilden und die bis zu sieben überemander gelegt und kreuz- oder sternförmig durchkreuzt werden, so daß sie allseitige Stutzen bilden – echte Erzeugnisse der Holzbautechnik und an indische Holzformen ebenso erinnernd, wie die zwischen der zweiten und dritten Balkenreihe eingezogenen ornamentalen Stützblöcke

Abb 16 Dieser Torbau stammt ebenso wie einer der Tempel des Hongwandschi vom Schlöß des Toyotomi Hidey oschi in Momoyama, von wo sie 1652 in das Kloster übertragen wurden Die Teil ansicht zeigt die reichen Holzschnitzereien, wo mit die Zwischenraume zwischen den Balken aus gefullt werden Ein Vergleich mit Abb 5 allein zeigt schon, daß gewisse Gestalten wie Tiere, Pflanzen und Wolkenbander stets wiederkehren Sie wurden unzahlige Male wiederholt, aber stets in neuer Zusammensetzung, der Umgebung und Bedeutung entsprechend immer wieder anders harmonisiert Die Noten blieben die gleichen, ihre Musik aber war unerschopflich

Abb 17 Die Tempelanlage des Daigodschi wurde 1598–1606 erneuert Die Halle ist ein Beispiel für die an die nationale Palastarchitektur sich anlehnende, von chinesischem Einfluß freie Tempelbaukunst Japans Auch die Bezeichnung »Schin den« ist dem Palaststil der Fudschiwara-Zeit entnommen. Die Halle ist das Vorbild eines edlen japanischen Innenraumes. Der Fußboden ist mit Matten belegt. Die linke Wand wird durch bemalte Schiebewande (Fúsuma), die rechte durch Fensterschiebewande (Schodschi), die sich auf die Veranda offnen, gebildet. Am oberen Ende des Schodschi befindet sich regelmaßig eine Nische mit niedriger Bank. Im Hintergrunde, an der festen Wand, sehen wir links das Dschigai dana mit einer »Nebelstreifen-Borte«, rechts das Tókonomá, die geweihte Nische des Hauses oder Tempels, in der bei religiosen Handlungen ein Kakemono mit Heiligendarstellung und ein Opfertisch mit Sakralgefaßen aufgestellt wird, wogegen im Hause bei Empfang eines Besuchers dieser durch ein besonders fur ihn ausgewahltes Bild geehrt wird. Abb. 18 und 19. Buddhistische Felsskulpturen in den Grotten von Yunkang und Lungmen. Wie in Indien bereitete auch in China die buddhistische Bevolkerung mit den Kaisern an der Spitze den Gottheiten Felsgrotten als Tempel und bedeckte die Wande mit Gotterfiguren Die berühmtesten sind die Grotten von Yungkang und Lungmen. Die Höhlen von Yungkang befinden sich am Berge Wudschou im gleichnamigen Flußtale, westlich von Tatungfu, der einstigen Hauptstadt der Wei-Kaiser, im außersten Norden von China. Provinz Schansi, schon jenseits der Mauer. Ihre Herstellung fällt in die Zeit von 414-524 n. Chr.

Als sich die Wei-Kaiser, im Norden von Feinden bedroht, in das geschützte Loyang, die einstige Han- und spätere Tang-Residenz, in der Provinz Honan zurückzogen, wurden die Grottenbauten im Tale des Y-Flusses bei Lungmen begonnen und später unter den Tang-Kaisern fortgesetzt (500–750). Neben diesen zwei großen Höhlenanlagen gibt es noch mehrere andere aus dieser Zeit, auch im südlichen China, ferner zahlreiche aus späteren Jahrhunderten. Yüngkang und Lungmen geben uns also eine Vorstellung von der Entwicklung der chinesisch-buddhistischen Plastik vom fünften bis ins achte Jahrhundert. Die Gestalten stammen aus Indien, die Form ist chinesisch. Handelt es sich bei diesen Riesenwerken auch meist nur um handwerkliche Durchschnittsarbeit, so sind sie entwicklungsgeschichtlich doch sehr aufschlußreich. Typen, wie der obere Buddha auf Abb. 19 mit seiner blockmäßigen, in drei Stufen zurückweichenden Massigkeit, weisen ebenso wie die Toribuschi-Trinität in Japan (Abb. 21) auf Vorbilder in der buddhistischen Tempelplastik Chinas zur Wei-Zeit hin. Dagegen zeigen die Buddhas mit gekreuzten Beinen eine an unsere Spätgotik anklingende preziöse Zierlichkeit. Ein Blick auf die beiden Abbildungen lehrt uns, daß hier verschiedene Buddhatypen, deren Stellungen sich kanonische Geltung errungen hatten, die aber verschiedene Entwicklungsstufen vertreten, gleichzeitig nebeneinander aus dem Fels gemeißelt wurden. Wir bemerken also, daß in dieser kirchlichen Plastik des fernen Ostens eine gleiche Auswahl schon feststehender Gestalten stattfand, wie in der christlichen Kunst des Mittelalters in Europa. Abb. 20. Lohan aus gebranntem, farbig glasiertem Ton. Der Körper ist gelbweiß, Gewand und Sockel sind grün und dunkelgelb glasiert. Das Erscheinen dieses Lohan und mehrerer seiner Genossen in Europa im Laufe des letzten Jahrzehnts, war eine der größten Überraschungen. Neues Licht fällt durch sie auf die Entwicklung der chinesischen Plastik in der Sungzeit, die vorher völlig im Dunkel lag. Diese aus verborgenen, schwer zugänglichen Grotten bei Itschu, Provinz Tschihli, stammenden Buddha-Apostel in verschiedenen Stellungen, durchwegs aus gebranntem Ton, mit den San tsai, den drei heiligen Farben der Tang-Periode glasiert, sind Denkmäler der chinesischen Sung-Plastik, die sich damit als ebenso unerreichbar hochstehend erweist, wie die Sung-Malerei. Durch ihre Auffindung wurde auch die auffallende Entwicklung der japanischen Plastik in der Kamakura-Zeit erklärt, der die chinesische Sung-Plastik Vorbild war (Vergl. Abb. 30). Der Fortschritt gegenüber der Tang-Plastik und ihrem japanischen Spiegelbilde, der Naraplastik, besteht in der Erreichung größter formaler Freiheit unter Einhaltung der strengen, durch Tradition und Heiligkeit des Gegenstandes vorgeschriebener gestaltlichen Gebundenheit. Der Lohan sitzt in der üblichen Samadhi -, der Ver-

senkungsstellung, doch die Handhaltung ist gelost, das Gewand vom Korper emanzipiert, bei großter Beruhigung durch Faltensymmetrie frei und von eigenem, stofflichem Leben erfullt, der Gesichts ausdruck von unerhorter Energie, der Kopf eines geistigen Kampfers, der sich nicht mit der passi ven Versenkung begnugt, sondern durch sie zur Erkenntnis durchzudringen sucht, in deren Erreichung er jeden Augenblick siegreich aufblicken kann Jeder dieser, heute in europaischen und amerikanischen Museen und Privatsammlungen verstreuten Lohans, ist die Manifestierung eines neuen Moments dieses Erkenntniskampfes Hier ist die indisch buddhistische Gleichformigkeit des Samadhi vollig überwunden und durch die Sung Meister zu individuellen, hochsten Erkenntnisan schauungen emporgefuhrt

Abb 21 Die Trinitat besteht aus Buddha und den beiden Bodhisatvas Kwannon und Seischi und vurde laut einer Inschrift auf der Ruckseite im Jahre 625 n Chr zum Andenken an den zwei Jahre vorher verstorbenen Prinzen Schotoku Tai schi, den großen Forderer des Buddhismus in Japan errichtet Die Basis bildet ein holzerner Unterbau, der ahnlich dem Tamamuschischreine mit Malereien geschmuckt war Der gesamte Auf bau ist architektonisch und linear geschlossen Der Buddha bildet mit dem Sockeluberwurf eine pyramidale Masse, die in drei Absatzen aufwarts wind ruckwarts weicht Die rein lineare Dynamik

der Throndecke beruhigt sich nach oben und kontrastiert mit der weltentrückten Ruhe des Antlitzes. Durch die beiden Nebenfiguren wird die Dreizahl gebildet, die das ganze Bildwerk beherrscht. Sie stehen auf Lotosblüten und halten Kugeln in der Linken. Ihr Gestus der Rechten bereitet auf den mächtigen Gestus Buddhas hin, dessen Entrücktheit bei den zwei Vermittlern zwischen Jenseits und Diesseits etwas gemildert erscheint. Die Toribuschi-Trinität ist ein glücklich erhaltenes Meisterwerk der archaischen buddhistischen Plastik in Japan.

Abb. 22. Kokuzo Bosatsu im Museum zu Nara (früher im Kondo des Horyudschi). Vielleicht Verkörperung des Bodhisatva Akasagarbha. Im Gegensatze zur Blockmasse des Toriwerkes auf Abb. 21 säulenmäßig aufgebaut, brachte diese wahrscheinlich aus Korea stammende Statue eine neue formale Erscheinung nach Japan. Die Rechte streckt sich dem Beschauer entgegen, während die Linke eine Flasche, ein verbreitetes buddhistisches Weihegefäß, hält. Ein im fünfseitigen Sockel befestigter Bambusstab trägt den Heiligenschein. Die bronzene Stirnkrone, die sie auf anderen Abbildungen trägt, wurde für diese Aufnahme abgenommen, so daß der Haarknoten sichtbar wurde. Das Gewand fällt archaisch streng gefaltet in rhythmisch geschwungenen Kaskaden bis zum Sockel und löst die säulenhafte Starrheit in Bewegung auf. Auch hier wiegt die abstrakte

Form vor, ist aber nicht mehr, wie in der Tori-Trinität, als leblose Masse durch abstrakt-symbolische Mittel göttlich belebt, sondern läßt ihre Göttlichkeit schon als eine lebendig in ihr pulsierende Seele ahnen.

Abb. 25. Diese den künftigen Buddha Maitreya (jap. Miroku) darstellende Statue wird wegen ihrer Ähnlichkeit mit der Kwannon mit dem Wunschkleinod (Nyoirin) häufig so genannt und mit ihr verwechselt. Der Typus ist in der japanischen Plastik überaus beliebt. Hier ist der Begriff des rundplastischen Körpers schon erfaßt, dieser aber noch nicht von atmendem Leben durchpulst. Die Masse des Faltenwerks scheidet sich noch rein von der Körpermasse, die sich aber als organischer Bau auch unter ihrer Hülle durchsetzt und mit dem nackten Oberkörper wie eine Blume aus dem Kelche emporblüht. Die Körperteile sind plastisch der Tiefe nach angeordnet. Arme und Beine sind in harmonischen Bewegungsfluß gebracht. Archaistische Reste, wie die über die Schultern herabfallenden in Voluten endigenden Haarsträhne und das regelmäßige Faltenwerk verbinden sich also mit neuen Entwicklungsausblicken.

Abb. 2.4. Die Figur hat die herkömmliche Stellung des Maitreya (Miroku), ist aber schon lebensvoll menschlich aufgefaßt und mit realistisch gefaltetem Umhang versehen. Der Gewandstil entspricht mit seinen Stegen und tiefen Furchen der Eigenatt der Kanschitsutechnik (vergl. S. 59).

Abb. 25. Die Tonstatue des Bonten (Brahma) ist die rechte Begleitfigur der Fukukensaku Kwannon im Sangatsudô des Todaidschi in Nara. Ihr Gegenstück ist Taischakuten (Indra). Die Hauptfigur ist aus Kanschitsu, die beiden Trabanten aus Ton. Gegenuber den alteren Bodhisatvas der Suiko-Periode, die kaum noch ein menschliches Regenzeigen, sind diese Werke der Nara-Periode schon menschlich in Bekleidung und Haltung. Sie tragen die einfachen, langarmeligen, zeitgenossischen, chinesischen Gewander unter Verzicht auf überflussiges Beiwerk. Die Korperformen sind moglichst gerundet, Gesicht und Hande zeigen weibliche Anmut von sinnlichem Reiz. Der Rhythmus des Faltenwurfes erhoht diese Wirkung.

Abb. 26–28. Drei fur die Nara-Periode (710–794) und ihre nachste Folgezeit charakterstische Meisterwerke, außerlich ahnlich und doch jedes von eigener Art Alle drei Gestalten zeigen die vollen runden Formen der Nara-Plastik, doch finden wir, von Abb. 26 zu Abb. 27 ubergehend, eine deutliche Steigerung der Rhythmisierung des Linienflusses, wahrend am Buddha Abb. 28 auf die geistige Vertiefung das Hauptaugenmerk gerichtet war.

Abb. 29. Schikku gan dschin, der Herr des Himmels des Verlangens (Kamadhata), der indische Vadschrapani, halt in der Hand das Kindô schyô (Zepter aus Goldbronze), das er zu schwingen scheint, um von allen Himmeln Besitz zu nehmen.

Die Gestalt wirkt wie eine Verkorperung der zur Weißglut erhitzten Raserei Die scharfen Kurven des umschlingenden Schals symbolisieren seine ınnere Ekstase und verstarken den Paroxismus des Gesichtsausdruckes, der trotz seiner Verzerrung mit magischer Gewalt auf den Beschauer wirkt Abb 30 Die Bildnisstatue des Tschien tschen, eines buddhistischen Priesters aus China, der um die Mitte des achten Jahrhunderts nach Japan kam und sich dort großes Ansehen erwarb, ist zunachst ein technisches Unikum, da sie aus Papier hergestellt ist, das offenbar in feuchtem Zustand geknetet wurde Das Bildnis wird einem Schuler des Meisters, dem Priester Ssuto, zugeschrieben und zeigt bei noch einfacher Kleidbehandlung Meisterschaft in der Bildniskunst. Selten finden wir, selbst in Ostasien, den verinnerlichten, ganz Geist gewordenen Menschen so uberzeugend le bensvoll dargestellt

Abb 51 Holzstatue des Vasubandhu von Unkei, dattert 1208 Köhei und seine beiden Schuler, sein Sohn Unkei und Kwaikei, gelten bei den Japanern als Begrunder des plastischen Stils der Kamakura Zeit, der den leeren Klassizismus der Fu dschiwara Periode durch einen wieder von China her angeregten lebendigen Realismus verjungte (Vergl Text zu Abbildung 20) Die beiden indischen Monche werden in Japan als Patriarchen der Hossosekte verehrt Vom Gewande gilt das Gleiche, wie für den chinesischen Lohan, Abbil

dung 20 Es ist in seiner Stofflichkeit und seinem Volumen ebenso verstanden, wie in seiner be kleidenden Funktion Das Antlitz zeigt die selbstbewußte Geistigkeit des ehrwurdigen Priesters, jene religiose Geistigkeit, die alle wurdigen Patriar chen geistlichen Standes bis heute als gemeinsames Merkmal auszeichnet Wie Asangha trug auch Vasubandhu eine Urne auf der flachen Linken

Abb 32 Die Kaiserin Nakatsu hime no Mikoto ist die Gattin des Schinto Gottes Hatschiman Das Bildwerk zeigt, daß die Portratauffassung der frühen Fudschiwara Zeitmitihrer eigentumlichen Pose und den weiten verhullenden Gewandern auch die konservative Schintoplastik durchdrungen hat Schin to, das heißt Weg der Gotter, war der national japanische Natur- und Ahnendienst, der in Japan neben dem eingeführten Buddhismus dem Butsu-to, das heißt Weg Buddhas, seine Be deutung behauptete In den Schinto-Tempeln waren Ahnenbilder aufgestellt, die zum Teil gottliche Verehrung genossen

Abb 55 Bildnis von Tamayorihime no Mikoto Bemalte Holzskulptur der Mutter des Dschim mu Tenno im Takemikumari Dschinscha, einem Schintotempel im Yoschino, Provinz Nara Datiert 16 Oktober 1251 Die Frau ist mit der hofischen Tracht der Kamakura Zeit bekleidet, ob wohl ihr Leben weit zurück lag Ihr Kostum ist also anachronistisch Allein die feierliche Tracht der japanischen Ritterhofe, ein Gegenstuck zur

altspanischen, von Velasquez verewigten Hoftracht der Frauen, erschien für die Tempelbilder des Schintodienstes besonders geeignet. Ein Vergleich mit gemalten Bildnissen jener Zeit zeigt jedoch, wie meisterhaft es der Künstler verstanden hat, die schwere Stoffmasse mit ihren Falten in rhythmische Bewegung zu bringen. Auf breiter Basis erhebt sich die Masse in natürlichem Fluß, wie eine Meereswoge, deren Auf- und Abbewegung auch hier zum Ausdruck kommt.

Abb. 54. Die Mandaras sind buddhistische Heiligenbilder, die meist auf Seide gemalt wurden und dann häufig als Kirchenfahnen dienten aber auch als Wandmalereien und Felsskulpturen vorkommen. Mit ihrer repräsentativen Art sind sie den christlich-mittelalterlichen Mosaiken und Wandmalereien vergleichbar. Wie dort Christus von Maria und Johannes, den Aposteln, Heiligen und Stiftern flankiert wird, pflegt hier Buddha Sakyamuni oder Maitreya, der kommende Buddha zwischen zwei bis vier Bodhisatvas und einer, je nach der Sekte variierenden, Auswahl von Jüngern, Arhats oder Patriarchen zu thronen. Die Bilder waren gleichsam Glaubensbekenntnisse der verschiedenen buddhistischen Sekten in Zentralasien, China und Japan. »Kuscha Mandara« bedeutet den Inbegriff der Heiligengestalten der Kuscha-Sekte, einer der sechs alten Sekten von Nara. Dargestellt ist Buddha zwischen Mondschu (Mandschusri) und Fugen (Samantabhadra),

ferner den am Rande stehenden Bonten (Brahma) und Taischakuten (Indra), umringt von zehn Priestern, die wohl als Patriarchen der Sekte an zusehen sind Die vier Himmelskonige stehen in den Ecken Die statische, sakral-reprasentative Komposition des Bildes geht auf die indobuddhistische Kunst zurück, die selbst wieder hellenstisch persische Anregungen verwertet hat Wirhaben hier also ein Denkmal der japanisch bud dhistischen Sakralmalerei vor uns, das, obwohl jungeren Datums, die alte strenge Form der Nara Zeit beibehalten hat und das uns daher als Maß stab für die weitere Entwicklung der japanischen Sakralmalerei dienen kann

Abb 35 Buddha im Kreise seiner Schuler Szene aus dem Kwako-Genzai-Ingwa Kyô, einer japa nisch-buddhistischen Bildrolle vom Jahre 735 Die Rolle ist ein Beispiel für die Vorlaufer der Langrollen, der Makemonos Sie zeigt, daß schon die alten buddhistischen Schriftrollen ahnlich wie die altehristlichen illustriert wurden, ein Brauch. der sich allmahlich auch für Schriftrollen profanen Inhalts einburgerte, bis schließlich der Text, als bekannt vorausgesetzt, weggelassen wur de Wahrend die chinesischen Bilderrollen ihre Gestalt von den alten Palastfriesmalereien über nommen haben mogen, stammt das japanische Ye makimono von diesen illustrierten Schrift rollen, mit denen auch ein eigener Malstil, das Yamato ye, in freier Übersetzung das Japanbild.

so genannt nach der gleichnamigen Provinz, in der diese Art zuerst gepflegt wurde, verbunden war Hier setzte also die national japanische Malerei ein, die, unabhangig von der indisch buddhi stischen und chinesischen Tradition ihre eigenen Wege ging (vergl S 104) Schon in dieser fruhen Rolle zeigt sich ihre Eigenart, eine urwuchsig-humorvolle Realistik, die nur ausnahmsweise zu fremden, vorgebildeten Gestalten greift, wie etwa in den herabschwebenden Engeln Ein Vergleich mit dem Kuscha Mandara zeigt den Unterschied Dort reprasentative sakrale Steifheit und Feierlichkeit, hier naive Sachlichkeit mit humoristi scher Detailcharakteristik Die Palette setzt sich aus leuchtenden Lokalfarben zusammen Die buddhistischen Erzahlungen werden mit japani schen Gestalten illustriert Hauser, Mobel, Tiere und Menschen sind Japanisch In wenigen Jahrhunderten gelangte diese Malerei zu den virtuo sen Illustrationen der japanischen Heldenromane und Liebesgeschichten

Abb 36 Schriftrolle und Juwelenzepter sind die standigen Attribute Mandschusris, der die Macht der Schrift, der Inspiration und gottlichen Auslegung (dharma) symbolisiert Mit Fugen, der die Macht der kirchlichen Organisation und der Gemeinschaft der Heiligen (sangha) dastiellt, verkorpern sie die »Drei Kostbarkeiten«, Buddha, Gesetz und Kirche, unserer Trinität vergleichbar Die Fi gur verbindet japanische Verfeinerung mit einer

an Wu Taotse erinnernden Kraft des Pinsels. Die Anordnung der Masse, der Glieder sowohl, wie der Falten, ist meisterhaft. Bewegung und Gegenbewegung, Auf und Nieder sind zum harmonischen Ausgleich gebracht. Die starke Faltenbewegung und die Körpermitte verebbt in den großzügigen Kurvaturen des Umrisses.

Abb. 37. Das Bild hat ein Gegenstück in einer Winterlandschaft im gleichen Tempel. Es ist wahrscheinlich eine Kopie der Sung-Zeit nach einem Original des großen Landschafters der Tang-Periode. Ein Defilé zwischen schroffen Felstürmen, durch das ein Wildbach braust. Das Auf und Nieder der Bewegung tritt schon in den Felstürmen in die Erscheinung, deren letzter das ungehemmte Empor, der mittlere beide Richtungen, der vorderste durch die herabhangende Pflanze – das schroffe Abwärts symbolisiert. Dieser Bewegungskontrast wird von der Baumgruppe in kleinerem Maßstabe im gleichen Sinn wiederholt. So tritt der Geist die ser Gebirgslandschaft formal in die Erscheinung. In der Baumgruppe ist der Kampf ums Dasein beschrieben, den die organischen Wesen in dieser Wildnis gegen die Kräfte der Natur durchkampfen mussen. W - Con-

Abb. 38 ist nach der späteren Inschrift, die den oberen (hier fehlenden) Rand einnimmt, das Bildnis des Lu Tong-pin, eines berühmten taoistischen Gesetzgebers, der dem Kreise der acht Unsterblichen eingereiht wurde. Als Maler wird in der Inschrift Teng genannt, der den Tang Kaiser Hitsung 881 auf seiner Flucht nach Szetschuan begleitete Demnach ware das vorliegende Bild ein Original der Tang Zeit. Lu Tong pin lebte in der zweiten Halfte des achten Jahrhunderts und starb etwa hundert Jahre vor der Entstehung dieses Bildnisses Er ist hier noch nicht als Unsterb licher mit den Attributen dieser Heiligen gemalt, da er erst spater als solcher erklart wurde, sondern als gewohnlicher Mensch Da uns nichtbuddhisti sche Originale aus der Tang Zeit bis heute fehlen und noch kein authentisches Original des Wu Tao tse bekannt ist, kommen als Vergleichsmaterial fur die Auffassung des Bildnisses nur einige alte Kopien des elften und zwolften Jahrhunderts auf Stein nach Originalen des Wii Taotse in Betracht Diese Bildnisse des Konfuzius zeigen in der Hal tung, der Gewandbehandlung und Auffassung des Antlitzes die gleiche Art von unübertrefflicher Große und Wurde, deren Schopfer Wu Taotse gewesen ist Der Pinselstrich ist sich allerWirkungs moglichkeiten bewußt. Von der feinstrichigen Behandlung des Gesichtes und des Bartes schwillt er zu der kraftig breitspurigen Faltenzeichnung des Gewandes an, dem Arme und Hande wiederum in feiner Zeichnung entwachsen

Abb 59 ist die Dristellung eines Rebhuhnpaares am Boden zwischen Pflanzen und Blumen, die von Schmetterlingen und Insekten umflattert werden Ein Beispiel aus der Tang Zeit für die Kategorie »Blumen und Vogel« (vergl. S. 67). Das Bild ist anonym und wurde weniger wegen einer beigefugten alten Notiz, die es als Tang-Malerei bezeichnet, als wegen der jener Periode eigentumlichen Qualitat des Papiers und seiner Appretur, sowie wegen der Maltechnik dieser fruhen Zeit zugewiesen (Ars Asiat. I., S 15 f.). Die Technik zeigt den der Tangzeit eigentumlichen Doppelkontur. Die Schafte der Baume und Stengel der Pflanzen werden mit zwei parallelen Strichen gezeichnet, die Zwischenraume mit Farbe angefullt, und das Detail wieder mit feinen Tuschstrichen eingezeichnet. Auch die Vogel zeigen die charaktersierende Technik der Tang-Zeit. Sie sind mit anatomischer Treue und sicherer Erfassung ihres Wesens und ihrer eigentumlichen Bewegungen gegeben und mit gleicher zeichnerischer Exaktheit und Harte durchgeführt, wie Durers Tierzeichnungen Die Farbenskala bevorzugt dustere, braune und blaugrune Tone mit dunkelroten, weißgeranderten Bluten

Abb. 40 ist ein signiertes Werk des Tsien Siuan eines Zeitgenossen des durch mehrere Werke bekannten Tschao Meng-fu Beide Kunstler bildeten sich noch in der Sung-Zeit aus und stehen am Übergang dieser zur Yuanperiode. Aus den Felsntzen wachsen goldgelbe und rosafarbene Chrysanthemen empor, deren zarte Farbtone sich mit jenen der Blatter vermischen. Daruber erheben sich mit kuhnem Schwung Amaranthusblu-

ten, deren höchste dunkelrot gefärbt ist. Darunter das Taubenpaar, das Weibchen am Boden, der gurrende, in buntem Federschmuck schillernde Täuberich darüber – das weibliche und männliche Prinzip, yin und yang, in Tier- und Pflanzenwelt dargestellt. Gegenüber dem vorigen streng sachlichen Tang-Werk sehen wir hier ein von naturphilosophischem Geist erfülltes Tier- und Pflanzenbild der Sung-Zeit. Wie das vorige Bild aus dem Geist der nördlichen, ist dieses der südlichen Schule entsprossen.

Abb. 41. Hsü Hsi lebte unter den »Fünf Dynastien« (900–960 n. Chr.) und war berühmt als Maler von Bäumen, Blumen, Vögeln, Insekten u. s. w., bevorzugte also gegenständlich die dritte und vierte Kategorie des chinesischen Gegenstandskanons (S. 67 f.). Das hier wiedergegebene Bild ist ein Meisterwerk der Massenaufteilung in der Fläche und der bewegten Linie. Der Reiher streift den Schnee von den Füßen ab. Sein Kopf liegt ungefähr im Schnittpunkt der Diagonalen; er überspannt mit seinen Schwingen die Bildbreite und wirkt daher monumental. Die im Winkel aufwärts steigende Bewegung der Weidenstämme und des Reihers strebt gegen das steilere Abwärts der oben und unten hereinragenden Weidenäste. Abb. 42. Aus den vier Jahreszeiten, wovon der Frühling bisher verschollen ist. Auf allen drei Bildern blickt ein Naturphilosoph von einer Felsenterrasse in die Ferne, ein beliebtes Thema der

Zen-Sekte. Das Auf und Nieder der korrespondierenden Bewegungen ist mit wenigen klaren Strichen gegeben Die Zange, die der Fels mit der Terrasse bildet, offnet mit dynamischer Symbolik den Blick in die Ferne, in die der winterlich gekleidete Pilger hinausblickt

Abb 45-45 Mutschi war einer der großten Maler Chinas Er war buddhistischer Priester und zum Teil deshalb von seinen konfuzianischen Zeitgenossen zu wenig beachtet, um erst spater in Japan voll gewurdigt zu werden Der Kranich fesselt uns durch seine menschlich anmutende Energie, mit der er militarischen Schrittes aus dem Bambusdickicht wohl einem drohenden Feinde seiner Jungen entgegentritt Schnabel, Hals und Hinterstelze bilden nach vorne eine in der Bewegungsrichtung federnde Wellenlinie Der Schatten des Halses betont den Unmut des Vogels, findet aber seine formale Begrundung in der Polaritat der herabhangenden dunkeln Schwanzfedern Ein Auf- und Abwarts, das sich im Bambusbusch wiederholt. Grandios ist der Unheil sinnende Tiger aufgefaßt, der den Bildrahmen zu sprengen droht, wenn er ausschritte, und so zu monumentaler Wirkung gebracht wurde Mit ihm, der Affenmutter und der schlafenden Elster hat sich Mutschi zum großten Tiermaler aller Zeiten emporgeschwungen Der heilige Va navåsî, emer der sechzehn Arhats, der Junger Buddhas, zeigt Mutschis monumentalen Stil von einer anderen Seite Hier bildet das Lineament die Folie der inneren Versenkung des Heiligen. Die Schlange ist ein haufig den Arhats beigegebenes symbolisches Attribut; der aufgesperrte Rachen ist nicht im bedrohenden Sinne zu deuten.

Abb. 46 ist ein Werk der sudlichen Sung-Malerei: Eine in Lotus einfallende Wildgans Die harmonische Wirkung ist die Folge feinster Berechnung der Anordnung und Flachenfullung. Der Kopf der Gans steht unmittelbar neben dem Kreuzungspunkte der Flachendiagonalen, also in der Bildmitte Dem Aufwarts der Schwingen entspricht das Abwarts des Blattes Blatter und Vogel sind mit halbgefulltem Pinsel in gleichmaßigem Ton breit hingesetzt. Man bedenke, wie viel Kunst nur ın dem einen Pinselstrich des Halsstuckes mit seinem edlen Schwunge steckt! Mit einigen gehohten Details und dunkeln Flecken war das Bild vollendet, an dem jeder Strich ein Meisterwerk ist. Taf 47 Liang Kai ist einer der bedeutendsten Tuschmaler der Sung-Zeit, der sich durch leidenschaftlichen, splittrigen Pinselstrich auszeichnete. Die momentane Bewegung des hockenden Holzfallers ist durch den leeren Raum zwischen den beiden Vertikalen des Baumes und des Bambusstockes ebenso veranschaulicht, wie durch die Vehemenz des Faltenbruches Die Blatter des letzten Bambuszweiges er-cheinen wie aufspritzende Spane und symbolisieren das Tempo der Arbeit, die durch kemerler genremalig billiges Beiwerk sondern durch diese rein kunstlerisch symbolischen

Mittel in ihrem tiefsten Wesen veranschaulicht wird Es ist der Geist der Arbeit, ihr Lebenspuls, der unter Verzicht auf alles Nebensachliche klar zum Ausdrick kommt

Abb 48 Schih Ko war aus Szetschuan geburtig und malte heilige Personlichkeiten oft mit großem Humor Erwarein genialer Sonderling, der sich um das Publikum wenig kummerte Seine kunstlerische Sonderstellung zeigt das mit wenigen virtuosen temperamentvollen Pinselstrichen hingeworfene Bild, das Werk eines inspirierten Augenblicks, ein gutes Beispiel fur die Pinseltechnik der Sung-Zeit Abb 49 Der Zen Priester Wei-yen erklart dem Li Ao die Zen Doktrin. Ort der Handlung ist eine der hochgelegenen Gebirgsterrassen, die der Lieblingsaufenthalt dieser Naturphilosophen waren Diese Art von Bildern wurde von der Malerfamihe Ma, die unter der sudlichen Sung-Dynastie wirkte, besonders gepflegt und zu hochster Vollendung gebracht

Abb 50 Indra gilt als ein Priester und Kunstler der Yuan Periode, indischei oder chinesischer Herkunft Gegenstand dei Darstellung ist die Illustrierung einer über den Priester Tan Hisa verbiesteten Anekdote, nach der er eines Wintertages, um sich zu erwarmen, eine Heiligenstatue Buddhas verbrannte. Auf den erstaunten Einsprüch eines anderen Priesters erwiderte er, daß er die Schari, das sind die nach der Verbrennung des toten Buddha übriggebliebenen Gebeine, heraus-

genommen habe. »Aber wie kannst du diese aus dieser leblosen Holzstatue herausnehmen?« war die Frage. »Gut denn, warum verdammst du meine Handlung?« antwortete Tan-Hsia, damit auf den tieferen Geist des Buddhismus verweisend, der sich nicht mit Idolatrie begnugt. Das Bild ist ein besonders gutes Beispiel fur die enge Verwandtschaft von Schrift und Malerei, die hier mit gleichen Pinselstrichen wie die Schriftzeichen und mit ungemeiner Schlichtheit durchgefuhrt ist. Die Holzfigur ist nicht einmal gekennzeichnet, auch ein Feuer nicht zu sehen, die gegenstandliche Illustrierung also zugunsten der geistigen Spannung unterdruckt.

Abb. 51. Lin Ting-Kuei und Dschou Dschi-Dschang malten hundert Bilder mit je funf Arhats, die im Daitokudschi aufbewahrt werden. Die Kunstler sind in der Geschichte nicht bekannt. Zur Erklarung des Bildes vergl. S. 101 f.

Zur Erklarung des Bildes vergl. S. 101 f.
Abb. 52 gibt eine Probe der in China uberaus verbreiteten, zahlreichen Ahnentafeln oder Totenbilder. Oben sitzt der Großvater mit seiner ersten und zweiten Frau, unten Vater und Mutter. Die Anordnung ist für diese Bilder typisch. Alle Figuren tragen Kostume der Ming-Zeit. Die steife Haltung der Figuren in strenger Frontalitat war für diese Bildnisgattung rituelles Gebot. Die Gesichter zeigen dagegen portratmaßige Individualisierung. Das Werk gibt einen Begriff von der weiten Distanz zwischen der hohen freien Kunst und

der auch in China ublichen volkstumlichen Zweckkunst auf Bestellung, unseren Donatorenbildern vergleichbar

Abb 53 Das Bild gehort einer Folge an, auf der die zehn buddhistischen Devakonige dargestellt sind Die gegenstandliche Erklarung steht noch aus Die Szene ist jedoch als Schreibdarstellung und figurale Komposition beachtenswert Esscheint eine Urteilsfallung stattzufinden Der Akt wird von einem Himmelskonig ausgefertigt, die beiden verurteilten Menschen von einem damoni schen Schergen weggeschleppt Die Szene spielt jedoch in einer burgerlichen Gerichtsstube Die Figuren sind im schmalen hohen Bogen komponiert, wodurch die Bildflache restlos gefullt wird Liu Hsin Dschung gehort zu jenen Kunstlern, die die Tradition des berühmten Figurenmalers Lungmien der nordlichen Sung-Dynastie fortsetzten Abb 54 Diese Kwannon wird einer Kunstlerin der Yuan Periode Adschiadschia zugeschrieben, die als Kwannonmalerin beruhmt war Das Bild zeigt die am Meeresstrande sitzende Gottheit, die Be-

der Hahr Feriode Ausemauschnazugeschrieben, die als Kwannonmalerin beruhmt war Das Bild zeigt die am Meeresstrande sitzende Gottheit, die Beschutzerin der Seefahrer, in faltenreichem Gewand, von einer Riesengloriole umstrahlt. Ihr rechter Fuß ruht auf einer Lotosblume, das linke Bein auf dem rechten – ihre herkommliche Sitzweise (vergl Abb 25), die freilich in ihren großten Darstellungen, wie in der weißen Kwannon des Mutschi, einer schlichteren weichen mußte

Abb 55 Wang Hui war ein Maler der sudlichen

Sung-Dynastie (1127-1278), von deren Land schaftsauffassung die Rolle eine gute Vorstellung gibt Es ist keine inspirierte Tuschmalerei, sondern ein sorgfaltig gezeichnetes Landhaus mit Terrasse auf den dahinter liegenden See, aus des sen feuchten Nebeln im Hintergrunde Berge und ein Dach aufragen Der Unterschied in der Behandlung von Vordergrund und »Ferne« wird hier deutlich Der Vordergrund ist ein fein kom poniertes Stuck von reliefmaßiger Tiefe, die »Ferne« beginnt gleich linter der Terrasse und verliert sich ins Ungewisse (vergl S 100) Das Haus ist in Aufsicht gegeben und parallel zum unteren Bild rande hereingeschoben, wahrend es in parallelen Schragen nach ruckwarts springt Ein Beispiel also fur die »Parallelperspektive« (vergl S 98) Es ist sorgfaltig mit parallelen Strichen gezeich net, in der schon zur Tang Zeit zur hochsten Voll endung gefuhrten Methode der Architekturzeich nung Ein aus dem See abfließender Bach ist erst durch die Terrasse, dann vorne nochmals mit einer Feng schui-Brucke überquert. Mit der durch den Bach nach rechts vorne angeschlagenen Be wegung kontrastiert die grußende Blickbegegnung der im Hause beim Mahle Sitzenden mit dem eilig vorbeischreitenden Passanten, die mit ihrem Mei nungsaustausch geistiges Leben in das Bild bringt Abb 56 Em Reiherpaar steht in einem Sumpf, an dessen felagem Ufer eine Paonie und eine Ka melie bluhen, um die Vogel, Insekten und Schmetterlinge flattern Das Weiß der Reiher, das Rosa und Rot der Blumen und die bunten Farben der Vogel und Insekten geben ein überaus farbenprachtiges Gesamtbild, das trotz allen Reizes schon die feine Zuruckhaltung dei Sung-Malerei vermissen laßt Der grobere, sinnlichere Geschmack der Yuan Zeit kommt darin zum Ausdruck Das stille Weben der Natur ist durch das vorlaute Treiben der Vogel zerstort, und die vergeistigte Symbolik dei Sung-Maler mußte einer mehr oberflachlich dekorativen Wirkung Platz machen Abb 57 Nobuzane war einer der bedeutendsten Kunstlei der Tosaschule Als sein großtes Werk gilt die Schilderung des Lebens des gelehrten Ministers und Gegners der Fudschiwara unter der Regierung des Kaisers Daigo in neun langen Rollen Unsere Abbildung zeigt jenen Aus schnitt, wo das Leben des in Ungnade gefallenen Ministers in dei Verbannung geschildert wird. Mit einigen Freunden, die ihn besuchen, sitzt er in einer roh gezimmerten Hutte inmitten einer Wildnıs Die Freunde und Diener vergießen Tranen uber das traurige Schicksal des unschuldig Verbannten, der sich weigert, gegen des Kaisers Be fehl zuruckzukehren Das Gestrauch und die Gartenblumen sind in Orange und Grun gehalten Den Verzicht auf die farbige Wirkung in der Abbildung ersetzt uns zum Teil der Genuß des genialen Raumausschnittes, der durch die dynamisch wirkende Kreuzung zweier Achsen, einer horizontalen und einer schiefen, bewirkt wird und der die Dramatik des Gegenstandes auch formal sug geniert und durch den nach vorne konvergierenden Liniensturz steigert. Die Zuschreibung an Nobu zane gilt als sehr zweifelhaft

Abb 58 Die sieben Rollen illustrieren die Wunder der Kwannon in Ischiyama und stammen von verschiedenen Malern. Die hier wiedergegebene Szene zeigt das Erstaunen der Reisegesellschaft über ein Wunder, das im anschließenden Teil dargestellt ist. Seine verschiedene Wirkung auf die dargestellten Personen und Tiere ist echt japanisch humorvoll charakterisiert.

Abb 50 Sesschu war der Hauptmeister der Ashi kaga Schule in Japan im funfzehnten Jahrhundert Sein großes Verdienst bestand unter anderem da rın, daß er nach Chına gıng (1467-1469), dort die Tradition der Landschaftskunst studierte und zuruckgekehrt die japanische Landschaftsmalerei neu belebte Die nach dem Besitzer, dem Fursten Mori, benannte Landschaftsrolle gilt als sein groß tes Werk Der hier wiedergegebene Ausschnitt zeigt die ihm eigentumliche Anwendung der geraden Linie als formales Mittel Durch die Dacher stellt er die Verbindung zwischen den Naturgruppen her und bringt Rhythmus und Bewegung in die Landschaft. Die Gegenbewegung zum Land schaftspanorama, das zwischen Gebirge und Fluß vorbeistromt, bilden die in der Gegenrichtung vorstoßenden Schiffskiele

Abb. 60 ist eines der ältesten japanischen Tuschbilder, das der Mönch Josetsu auf Bestellung des Aschikaga Yoschimitsu in der von China eingeführten »Neuen Manier« angefertigt hat. Die Inschrift begrenzt die Datierung zwischen 1394-1408. Mit der »Neuen Manier« ist die Bevorzugung einfacher, der Natur entnommener Themen und ihre Ausführung mit Tusche ohne Anwendung der Farben gemeint. Tschodensu der selbst noch die fromme buddhistische Malerei pflegte (Abb. 63), aber sie mit seinem genialen Pinsel neu belebte, und später Sesschu, erwarben sich die größten Verdienste um die Einführung und Förderung dieser neuen Schule in Japan, die hauptsächlich von Josetsu, Schubun, Masanobu und die drei Ami vertreten wurde.

Abb. 61. Kano Masanobu und sein Sohn Kano Motonobu waren Hofmaler der Schogun in der Aschikagaperiode. Der letztere lebte im Myoschindschi zu Kyoto und studierte die Zen-Lehre. Dort schmückte er die Schiebetüren des Reiunin mit Landschaften, deren eine unsere Abbildung wiedergibt. Sie wurden später abgelöst und werden heute als Kakemonos aufbewahrt. Motonobu war Hauptmeister der von Masanobu begründeten Kanoschule, die die chinesische Sung-Landschaft in Japan wieder belebte. Seine Bilder zeigen im Gegensatze zu den ganz aus der augenblicklichen Inspiration geschöpften Bildern der Sung-Maler eine getragene Weichheit des Pinselstriches. An

Stelle der transzendenten Vehemenz der Sung Kunstler tritt die wohluberlegte Abgeklartheit der Epigonen

Abb 62 Gerimi war der Sohn des Nôami und einer der führenden Meister der mittleren Aschi kaga Zeit Er lehrte im Kinkakudschi in Kyôto Wasserfalle mit dineben eingenisteten Zen Philo sophen war ein sehr beliebter Gegenstand der Zen Maler Gerami gibt eine originelle Variante, in dem er den Tempel in den Schutz einer Felsgrotte stellt, uber die der Wasserfall herabsturzt Der Bewohner des Platzes kommt mit seinem Diener eben den Bergpfad herauf Kaum ein anderer Gegenstand ist dem schmalen Hochformat so ange paßt, wie ein Wasserfall Von beiden Seiten durch Felsen abgeschlossen, gleitet das Auge nur von oben nach unten und wieder zurück hinauf und wird nicht seitwarts abgelenkt. Der Fall des Was sers bedeutet auch einen plotzlichen Blicksturz im Raume, der fur den Bewegungsrhythmus der Masse ausschlaggebend ist. Mit dem befreienden Fall gelangen wir aus der engen Schlucht, in der das Wasser sich übersturzt, in einen mehr geraumi gen Talkessel, in dem sich der Bach von seinen jalien Sprungen erholen kann und breiter dahin rauscht. Der heraufkommende Wanderer aber mit seinem Diener führen uns in der Gebirgsrich tung wieder empor

Abb 65 Das Bild gehort zu einer Serie der acht taoistischen Unsterblichen, gemalt von Tscho densu, einem Maler der fruhen Aschikaga-Zeit, der als Zen-Priester im Tofukudschi lebte und die Sungtradition pflegte Gama Sennin hat als standiges Attribut die dreibeinige, unsterbliche Krote Das Bild ist ein Glanzstuck virtuoser Tuschmalerei Mit selbstbewußt-sicherer Hand schrift ist es mit Pinselstrichen lingeschrieben, deren inspiriertes Tempo uns erschuttert Mensch, Tier und Natur sind von einem Geist durch drungen Jeder Strich hit seine formale Funktion und inhaltlich transzendentale Bedeutung

Abb 64 Noami war der kunstlerische Berater des Aschikagischogun Yoschimasi und wirkte im Ginkakudschi, einem der vier Tempelkloster mit Kunstschulen in Kyoto, wo die Malerei im Geiste der Zen Sekte gepflegt wurde, und eifrig chine sische Originale der Tang und Sung Zeit gesam melt und studiert wurden Noami war ein großer Meister der Flachenfullung Unsere Tafel zeigt ihn nur von einer Seite, von seinen Rollbildern gibt Grosse, Das ostasiatische Tuschbild, Tafel 90 bis 92 Proben Über das hier wiedergegebene Bild vergl S 105

Abb 65 Ein Werk aus der Sung Zeit, das im Faltenwurf archaistisch erscheint, aber den ver femerten Geschmack der Sung Zeit zeigt Der Priester ist vor einem (unsichtbaren) Audito rum singend, also wahrscheinlich einen heil gen Text vortragend gegeben Er sitzt auf einer Bank mit gekreuzten Beinen und halt einen Stab

in den Händen. Auf dem kunstvoll gearbeiteten Lacktisch liegen zehn Schriftrollen. Buddhistisch ist hier nicht nur Gegenstand und Gestalt sondern auch die Form, die in der Tradition der alten Priesterbildnisse gehalten ist und ein Kompromiß zwischenzweiverschiedenen Formwelten bedeutet, indem ein kubischer Körper auf eine dekorative Fläche geschoben ist.

Abb. 66. Schoitschi Kokuschi ist der Begründer des Klosters Tofukudschi, in dem Tschodensu gelebt und gearbeitet hat. Das Werk ist wohl eines der schönsten Bildnisse, die je gemalt wurden. Abb. 67. Dieses Bildnis des Kaisers Hanazono nach seiner Einkleidung als Mönch ist ein spätes Beispiel der Fudschiwara-Modemalerei, das jedoch den ihr eigentümlichen dekorativen Geschmack im besten Lichte zeigt.

Abb. 68. Metallgehänge vom Altar des Kondschi-Kidotempels im Tschusondschi-Kloster in Hiraizumi. Beispiel einer ornamentalen Arbeit der

Fudschiwara-Zeit.

Abb. 69. Lackkassette geschmückt mit Lotusblumen und Blättern auf Wellen in leichtem Relief. Die Kassette besteht aus dünnem Holz, das mit Leinen überzogen und mit schwarzem Lack bestrichen ist. Der schwarze Grund ist mit Gold und Silber bespritzt und der Dekor damit überzogen. Die Zeichnung reicht an Blumenstücke der Sung-Zeit heran.

## ANMERKUNGEN

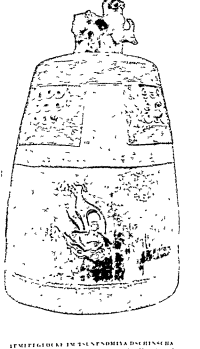
Die Zitäte im Texte sind folgenden Werken entnommen Seite 31 f Ernst Boerschmann, Chinesische Architektur (Begleitwort zur Sonder-Ausstellung des Kunstgewerbe-Museums, Berlin, 1912), Seite 18 - Seite 35 derselbe, Baukunst und Landschaft in China (Sonder-Abdruck aus der Zeitschrift der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin, 1912), Seite 21 und derselbe, Chinesische Architektur (siehe oben), Seite 10 - Diese beiden Schriften Boerschmanns und dessen Chinese Architecture and its relation to Chinese Culture (Smithonian Report 1911, Washington, 1912) dienten mir als Grundlage für den Abschnitt über chinesische Baukunst Boerschmann hat auf Grund seiner 1906 bis 1909 durchgeführten Studienreisen durch China in diesen Schriften als Erster die chinesische Brukunst nach kulturhistorischen und künstlerischen Gesichtspunkten geschildert - Seite 45 f Otto Fischer, Achtzehn Stilarten der chinesischen Figurenmalerei Ostasiatische Zeitschrift, achter Jahrgang und Hirth Festschrift - Seite 50 B Laufer, Dokumente der indischen Kunst, 1 Malerei, Das Citralakshana (Leipzig, O Harrassowitz, 1913), Seite 65 f - Seite 66 Ernst Boerschmann, Baukunst und Landschaft in China 1 c Seite 9 - Seite 72 A Waley, Burl Magizine, 1921, vgl auch die freie Übersetzung bei E F Fenollosa, Ursprung und Entwicklung der chinesischen und der japanischen Kunst, II, 15 f - Seite 75 Szenen aus dem Heidschimono gatarı sınd abgebildet bei O Kummel, Die Kunst Ostasiens (B Cassirer, Berlin, 1921), Tafel 46 bis 61 Zitat aus W Cohn, Stilanalysen als Einfuhrung in die japanische Malerei (Oesterheld, Berlin, 1908), Seite 43 — Seite 80 O Munsterberg, Chinesische Kunstgeschichte, I, 81, Anm — Seite 84 f E F Fenollosa, l c I, 136 - Seite 86 O Fischer, Chinesi sche Landschaftsmalerei (Kurt Wolff Verlag, Munchen, 1921), Seite 115 — Seite 87 A Waley, Burl Magazine, 1920/21 — Seite 98 Laotse, Taoteking, Jena, 1911, Seite 1

Seite 106f W Cohn, l.c. Seite 84f—Seite 110 J Strzygowski, Kunde, Wesen und Entwicklung (Wien, Kunsthistorische Institut der Universität, 1922), Seite 51, 72 ff—Seite 116 Kokka XXI, 1910, Seite 67 zutert von Curt Glaser, Die Kunst Ostasiens (Leipzig, Insel-Verlag, 1915), Seite 85—Seite 117 B Laufer, The Wang Ch'uan T'ii, a lundscape of Wang Wei, Ostasiatische Zeitschrift I, 55—Seite 120 f L Buryon in Herbert A Giles, An Introduction to the listory of Chinese pictorial art (Shanghei 1905), Seite 122

Die Abbildungen wurden hergestellt nach Kolka, Zeit schrift, Tokyo seit 1889, Japanese Temples and their Trei sures, herausgegeben vom Ministerium des Innern, Tokyo, Shimbi Shom, 1910. Masterpieces selected from the Ime Arts of the Far East, Tokyo, Shimbi Shoin, 1908 ff , Tover Shukô, an illustrated Catalogue of the Imperial Treasury, called Shosôin at Nara, Tokyo, Shimbi Shoin, 1910, Ar-Asiatica, Etudes et documents publiés sous la direction de Victor Golouben, I La Peinture Chinoise par E. Chavannes et Raphael Petrucci (Bruvelles et Paris, G van Oest & Cie, 1914), R S Hobson, Chinese Pottery statue of a Lohan, London, British Museum, 1920, Originalphotographien des Folkwang Verlages, Hagen 1 W Die Beschreibungen der Abbildungen wurden zum Teil auf Grund der Texte der genannten Publikationen abgefaßt Für die Transkription der Eigennumen, sowie der chine-sischen und japanischen Worte war die möglichste An naherung an die richtige deutsche Aussprache maßgebend Es wurden daher die sonst gebrauchlichen Konsonanten ch=1sch, 1=dsch, sh=sch geschrieben Der spiritus aper wurde weggelassen, also Tang statt Tang Thenso felden im allgemeinen die Langezeichen über den Volkalen der ppmischen Eigennamen, also Tokyo statt Tokyo Für freundliche Unterstützung bei der Durchführung der Transkription habe ich Herrn Victor Schmidt zu danken

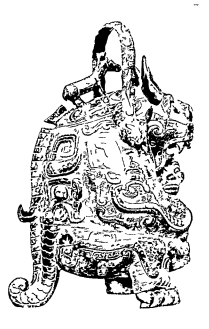
## ABBILDUNGEN

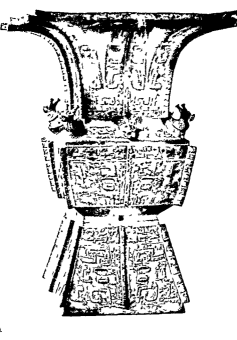












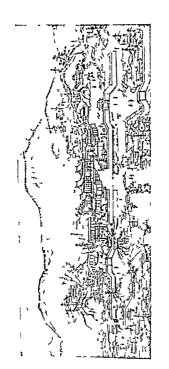
ISUN GEFASS FOR WEINOPFER

Bronze Hohe 26 cm China 1 Jahrtansend nach Christus Osaka Privatbes









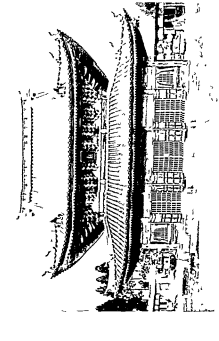
DAS ALOSTER TOI LAUDSCHI Japan 10 Jahrhundert Ayoto







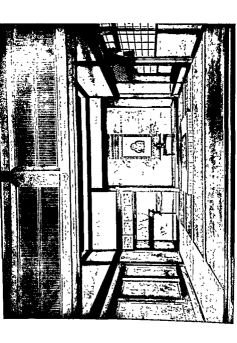






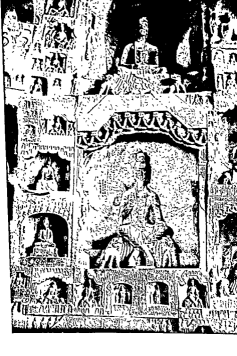


TORBAL DES HOSCWANDSCHI Ende 16 Jahrh ndert Hongwandschi kysto



HALLE IM SCHINDEN DES DAIGODSCHI







LOHAN

itegoB (h na Joh hundt Briih Mueum Iondo





## Holt Eack Schmuck aus Bronse überlebensgraß Japan 6 Jahrhundert Haryndschi (fetst im Museum in Nore)



Holz u id Lack lebensgroß Japan um 630 Dschug i lschi in Nara



hans hi u jebensgroß Japan & Jahrhundert huns schule Tokyo







BLDDHA





## SCHI KONGO

Nach Abguß Ton bemalt lebensgroß Japan & Jahrhundert Todaidschi it Nara

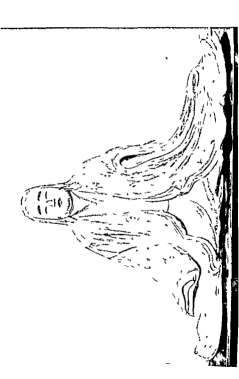




HIZH he minh Jp 8 Kof k ls h \na



NAKATSI SCHIME









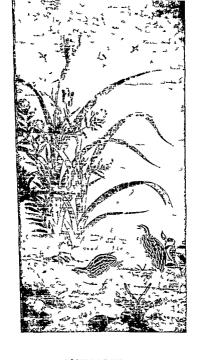
Fabenaufed Hohe 45 m Chna8 9 Jahhndet Tofukudch nkwoo



KOPIF NACH WETNOT/E NOWIER Selettoley 8 c China 13 Jahrhine Datok 1sh kyoo



TSCHANG MEL? DER TAGISTINCHE GESETZCERFR LE TONG HAN Ausschnitt farb gigetont a freide Clina "Jahrl undert. Pars früher kammling Worden.



VÖCFLUND BLUMEN In bnaf Pape Clnag a Jahhn Ime am anml Pe

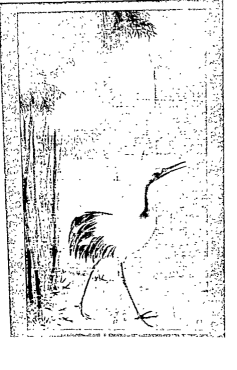




IINC HAL RITHER
Hau Ha & ges brieben I e htela b



KM IRHIII UN MNIIR



MUTSCHI KRANICH



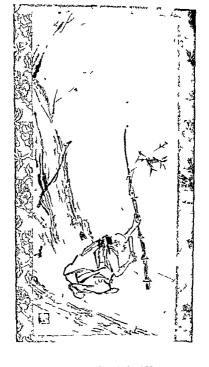
ILISCHI TIGER



Aussch China um 250 Tokyo Iwa b



Lo Tschuagz es heben Cha 2bs Jairh le





n Jahri dert Schol odicht broxitz bamarchis PAIRIVRCII IN VERSI NEFNII II en flapier () i a SCHIII NO







IIN TING KUII ARHATA larbena f Seile Ch na latiert 11 8 Da ok is likyoto



MININIMEI



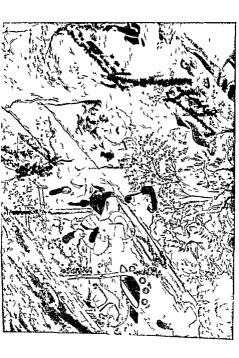
LIL HSIN DSCHLNC DIF ZEHN DFNAKÖNICF Farben auf Seile China if Jahrh ndert Da tok licht kyoto





le el rie a for ir ( a 3 7 l ir) le los l'actions l'actions à

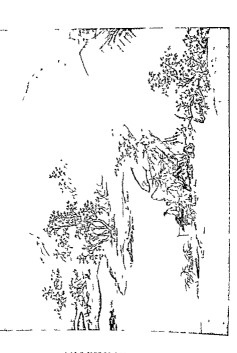












ANNO MOTONOEL LINDSCHAFT

Japan + ( 55) Reinn des Myoschindschi kyoto



GELLMI WASSERIALI



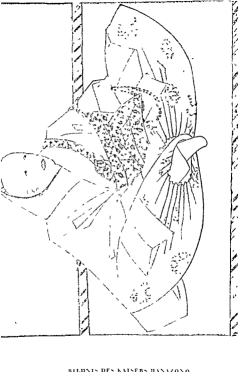
t uffa e Japan zweite Halfte des ; Jahrhunderts
Tof k d hi hvo o





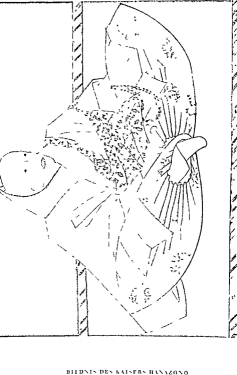
HSIANG HSIANC TA SCHICH Unbekannter Meister Ch na Ende les 1 Jahrhunderts Todaidschi Nara





Japan is Jahrhundert Avoschindschi Provinz kyoto





Japan 15 Jahrhundert Mroschindschi Proving &

